
12 13

АДАМ АДАМС

о «пыточной тюрьме» для нечестивцев 
сформировалось в иудаизме в послеби­
блейский период (2 в. до н. э. — 5 в. н. э.). 
Образом геенны пользовался Иисус Хри-
стос для иллюстрации будущности упор­
ствующих во грехе (Мк. 9:43–48). Христиан­
ские представления об А. схожи с 
иудейскими — превалирует семантика ог­
ня (пекло) и многоуровневой подземной 
пропасти (преисподней). При этом в самом 
тексте Нового Завета отсутствует систем­
ное представление об А., который пред­
ставлен местом страдания и отделенности 
от Бога. Христианский мистицизм (см. Ми-
стика в протестантизме) и аскетика (см. 
Аскетизм) акцентируют внимание на том, 
что А. — это квинтэссенция состояния бо­
гооставленности, плод г    реха гордыни 
ангелов и людей. В этом смысле А. как 
аномальное вечное умирание зарождает­
ся в душах живущих людей, паразитирует 
на них, не имея самостоятельной онтоло­
гической укорененности в бытии. Пламя, 
опаляющее грешников, — это всепроника­
ющие божественные энергии, благодат­
ные для праведников и нестерпимые для 
врагов Божьих. Детальное описание А. со­

держится у Э. Сведенборга, который видел 
А., состоящий из двух царств (дьявольско­
го, Regnum Diabolicum, и сатанинского, Reg­
num Satanicum), как совокупность пещер, 
населенных демонами (см. Дьявол), в кото­
рых превращаются также люди, попавшие 
в А., а также пигмеи (саранча из Открове-
ния святого Иоанна Богослова) и иные ми­
фологические существа (сатиры, приапы, 
плутоны). Акцент на реальности А. — важ­
ная черта риторики Великих пробуждений в 
США и некоторых других движений пробуж-
дения, например, просителей. В теологии 
метафизической и в шалопутстве А. пони­
мался как состояние души. Адвентисты 
седьмого дня не разделяют традиционную 
концепцию А., считая, что грешники, пред­
назначенные к вечной погибели, будут 
просто уничтожены. Доктрину о чистили-
ще, промежуточном состоянии между А.  
и раем, разделяют некоторые англикане и 
лютеране из Высокой церкви. Концепцию 
апокатастасиса и фактического отрица­
ния А. разделяют небольшие группы сто­
ронников универсализма.

И. П. Давыдов

АДАМ (др.-евр. אָדָם (досл. — «красный», 
­‎ — земля), др.-греч. Ἀδάμ) — имя перאֲדָמה‏
вочеловека в иудаизме, христианстве и 
исламе. В Ветхом Завете А. — имя соб­
ственное и собирательное — для обозна­
чения людского рода (Притч. 8:31; Пс. 44:3), 
любого человека (Быт. 5:2; Числ. 19:14; Иез. 
2:1) или мужчины (Еккл. 7:28). В Новом Заве-
те «последним А.» назван Иисус Христос  
(1 Кор. 15:45), а ветхим — падшая природа 
человека (Еф. 4:22; Кол. 3:9). В Библии отра­
жены две версии антропогонии. Согласно 
первой (Быт. 2:7–25; 3:1–24), А. двусоставен: 
его плоть взята от почвы, а душа — от ды­
хания Божьего. Согласно второй, жрече­
ской, версии (Быт. 1:26–31), А. был создан 
Богом на шестой день творения вместе с 
Евой. Повеление Бога А. и Еве — «Плоди­
тесь и размножайтесь, наполняйте землю 
и владейте ею» (Быт. 1:28) — стало, во-пер­
вых, основанием для благословения брака 
(см. в ст. Семья протестантская), а во-вто­
рых, для неокальвинизма — основанием 
для т. н. «Адамова правления» (см. Куль-
турный мандат). По повелению Бога А. 
дал имена всем животным (Быт. 2:19–20),  
и это считается благословением науки и 

исследований (см. в ст. Протестантизм  
и наука). Грехопадение А. и Евы нарушило 
изначальный божественный замысел: че­
ловек стал подвержен греху, злу, болезни и 
смерти. С изгнанием А. и Евы из рая нача­
лась автономная, земная история челове­
чества, унаследовавшего первородный 
грех (Быт. 3:23). Древние баптисты двух 
начал в душе, признающие безусловное пре-
допределение, считают, что во время гре­
хопадения в А. попало «семя Сатаны». 
Преадамиты полагают, что люди суще­
ствовали еще до Адама, коадамиты — что 
одновременно с А. и Евой было создано 
несколько других человеческих пар (см. 
Преадамизм и коадамизм). Образ А. как 
цельного человека-андрогина имеет боль­
шое значение для мистики в протестан-
тизме, связанной с образом Софии (Я. Бёме, 
Е. Бутлар, И. Гихтель); Х. Кнорр фон Розен-
рот считал А. Кадмона из Каббалы симво­
лом Иисуса Христа. Ветхий А. — один из 
любимых сюжетов И. Арндта и пиетистов 
(см. Пиетизм), настаивавших на рождении 
свыше каждого христианина и умерщвле­
нии в себе падшей природы с помощью 
действия благодати. По имени А. названы 
т. н. адамиты (см. в ст. Натуризм христиан-
ский). Фигура А. в контексте экзегезы книги 
Бытия была предметом внимания М. Лю-
тера, Ж. Кальвина и П. Вермильи, кальви­
нистов (см. Кальвинизм) Д. Диодати, Б. Аре-
тия, Л. Лаватера и К. Мэзера, основателя 
методизма Дж. Уэсли, а также Г. Мэтью,  
Т. Скотта, Р. Торрея, Ч. Г. Макинтоша, Дж. 

Пристли, Ж. Остервальда, мастеров гоми­
летики Ч. Симеона, Т. Чалмерса, Р. Хокера,  
Г. Бонара, Ч. Сперджена. В сообществе «Ага-
пэ» воплощением А. считался его основа­
тель Г. Д. Принс. А. оставил след и в про-
тестантской культуре: в раннем 
протестантизме в назидательных целях 
использовалась средневековая гравюра 
«Пляски смерти» (см. в ст. Изобразитель-
ное искусство протестантское), призван­
ная напомнить человеку и о том, что он 
носит в себе ветхого А., от которого никак 
не избавится, и о том, что его дни конечны, 
а Божий суд скоро; А. изображали А. Дю-
рер, Л. Кранах Старший, Рембрандт, М. 
Хемскерк и Ю. Карольсфельд; свои художе­
ственные произведения А. посвятили Дж. 
Донн, Л. Шпенглер, и Г. Гроций. В Лютеран-
ской церкви — Миссури синод А. считается 
святым.

И. П. Давыдов, О. В. Куропаткина

АДАМ (Adam) Уильям (1796–1881) — бри­
танский и американский унитарианский 
пастор, миссионер, аболиционист, уче­
ный-индолог. Родился в Данфермлине (Шот­
ландия). Учился в баптистском университет­
ском колледже Бристоля и Университете 
Глазго. В 1818 под влиянием шотландского 
теолога Т. Чалмерса в составе религиозной 
миссии уехал в Индию, где жил в районе 
Калькутты, изучал бенгали и санскрит, ис­
следовал систему местного образования. 
Участвовал в переводе Нового Завета на 

бенгали вместе с индийским теологом и об­
щественным деятелем Рамом Моханом Ро­
ем. В Индии отошел от баптизма, став 
приверженцем унитарианства. Основал 
Калькуттское унитарианское общество. 
Впоследствии общество распалось, его 
участники-индусы во главе с Роем пере­
шли на позиции реформированного индуи­
зма, образовав движение Брахмо-самадж. 
C 1830-х  — чиновник Ост-Индской компа­
нии, в 1838 переехал в США, где получил 
должность профессора восточных языков в 
Гарвардском университете. В 1840-е присо­
единился к аболиционистскому движению, 
участвовал во Всемирной конвенции про­
тив рабства в Лондоне (см. в ст. Христиан-
ский аболиционизм). Был унитарианским 
пастором в Торонто и Чикаго, в 1855 был 
проповедником в небольшой церкви в Эс­
сексе (Англия). Последние 20 лет жизни А. 
прошли в безвестности, он отошел от уни­
таризма и от священнического служения. 
Умер в 1881 в Беконсфилде (Англия).

Осн. соч.: The law and custom of slavery in 
British India in a series of letters to Thomas 
Fowell Buxton, esq. Boston, 1840.

И. В. Амбарцумов

АДАМИТЫ — см. в ст. Натуризм христи-
анский.

«АДАМОВО ПРАВЛЕНИЕ» — см. в ст. Куль-
турный мандат.

АДАМС (Adams) Абигейл (1744–1818)  — 
жена и мать президентов США Дж. Адамса 
и Дж. К. Адамса соответственно. Родилась 

«Падение в ад мятежных ангелов». Художник П. Брейгель Старший. 1554-1562. Королевский музей изящных искусств, Бельгия

«Адам и Ева после изгнания».  Гравюра на дереве Ю.Ш. фон Карольсфельда. 1860

Абигейл Адамс. Художник Г. Стюарт.  
Ок. 1800-1815. Национальный художественный 
музей в Вашингтоне, США



166 167

БЛЮМЕНТРОСТ БОГ

церкви этого города (см. Пресвитериан-
ство). В своих проповедях распространял 
аболиционистские идеи. В 1841 Б. основал 
еженедельник «Пресвитерианин Запада» 
(Presbyterian of the West). В 1845 в Цинцин-
нати провел дебаты о проблеме греховно-
сти рабства с пресвитерианским пастором 
Натаном Льюисом Райсом. Запись дебатов 
была позднее опубликована. В конце 1845 
стал президентом Нокс-колледжа в Гей-
лсберге (Иллинойс). Колледж был основан 
аболиционистами, мечтавшими превра-
тить его в островок христианской утопии. 
Однако у Б. возник конфликт с основате-
лем колледжа Джорджем Вашингтоном 
Гейлом, в результате которого в 1857 оба 
оставили свои посты. В Гейлсберге Б. оста-
вил пресвитерианскую церковь из-за ее 
неопределенной позиции по проблеме 
рабства, присоединился к конгрегациона-
лизму. В 1860 стал президентом небольшо-
го колледжа в Уитоне (Иллинойс). Этот 
пост он занимал в течение 22 лет. В 1868 
был сооснователем Национальной христи-
анской ассоциации. Редактировал газету 
данной ассоциации «Христианский центр» 
(Christian Cynosure). Умер в Уитоне (Илли-
нойс).

Осн. соч.: A Debate on Slavery Held in the 
City of Cincinnati. Cincinnati, 1846.

М. А. Филимонова

БЛЮМЕНТРОСТ (Blumentrost) Лаврентий 
Алферович (1619–1705) — ведущий медик 
допетровской эпохи, реформатор, органи-
затор Аптекарского приказа, отец Л. Л. Блю-
ментроста, приверженец лютеранства. 
Родился в Саксонии. Получил медицин-
ское образование в Лейпцигском и Йен-
ском университетах и в 1648 получил док-
торскую степень за диссертацию о цинге. 
Состоял на службе в должности лейб-ме-
дика саксонского курфюрста. Будучи при-
глашен в Россию в качестве придворного 
лейб-медика царя Алексея Михайловича,  
в 1668 приехал в Москву и в дальнейшем 
зарекомендовал себя с наилучшей сторо-
ны. Трудясь в группе иностранных специа-
листов при трех сменявших друг друга 
царствованиях, пользовался уважением 
царей, приобретя славу искусного лекаря. 
Во время стрелецкого бунта 1682 от воз-
можной расправы, что постигла других вра-
чей на государевой службе, был спасен ца-
ревной Софьей, объявившей его своим 
личным врачом. Являясь глубоко религиоз-
ным христианином, Б. пользовался боль-
шим уважением со стороны московской 
общины лютеран, на жизнь которой оказы-
вал немалое влияние; выступал автором 
особого проекта церковного устройства и 
экзаменатором для поступавших на служ-
бу в России врачей. Скончался в Москве и 
был похоронен при церкви святых Петра 

и Павла в Немецкой слободе. Литератур-
ного наследия не оставил. См. также ст. 
Лютеранство в России. 

М. Н. Ситников

БЛЮМЕНТРОСТ (Blumentrost) Лаврентий 
Лаврентьевич (1692–1755)  — доктор ме-
дицины, первый президент Академии ху-
дожеств и наук Санкт-Петербурга, сын 
Л.  А. Блюментроста. Родился в Москве, 
получил религиозное воспитание в тради-
ции лютеранства и домашнее образова-
ние с обучением греческому языку и ла-
тыни, позднее закончил московскую гим-
назию пастора Э. Глюка. С 15 лет обучался 
в университетах Галле и Оксфорда, защи-
тив в 1713 диссертацию в Лейденском уни-
верситете (см. Лейденская академия), полу-
чил звание доктора медицины. По возвра-
щении в Россию в 1714 назначен Петром I 
лейб-медиком сестры императора Ната-
льи Алексеевны, выполнял особые пору-
чения царя по медицинскому обслужива-
нию других членов царской семьи, разви-
тию медицины в России и поддержанию 
научных контактов с учеными за предела-
ми страны. Б. был одним из создателей 
Российской академии наук, где его энер-
гичность и грамотность во многом помога-
ли реализовать идею императора о созда-
нии научного учреждения в стране. С 1719 
назначен лейб-медиком императорского 
двора и заведующим Императорской би-
блиотекой и Кунсткамерой. В начале 1724 
Б. с И.  Д. Шумахером составил доклад об 
учреждении Академии наук, по утвержде-
нии которого в Россию стали приглашать 
ученых из-за границы. После смерти Пе-
тра I Б. добился от Екатерины I передачи 

Академии отобранной в казну недвижимо-
сти. Годы президентства Б. совпали с за-
вершением начатых Петром реформ, когда 
основание Академии наук оказало решаю-
щее влияние на развитие отечественной 
науки и культуры. Умер в Санкт-Петербур-
ге. Литературного наследия не оставил.

М. Н. Ситников

БО МЯ (англ. Bo Mya; 1927–2006)  — глава 
каренского национального сопротивле-
ния в Мьянме (бывш. Бирма). Б. М. родился 
в семье анимистов в д. Хтипухи округа Хпа-
пун, к христианству его привела жена, по-
следовательница адвентистов седьмого 
дня. Б. М. основал Каренскую националь-
ную освободительную армию (КНОА) и был 
ее главнокомандующим до 2000. Также 
был председателем Каренского нацио-
нального союза (КНС). С середины 1990-х 
против Б.  М. вспыхнула волна недоволь-
ства, его обвиняли в религиозной дискри-
минации, буддистское большинство про-
тивостояло христианскому меньшинству, 
которое занимало правящие позиции в 
КНС. В результате в 1994 в КНОА произо-
шел раскол, ущемленные в правах будди-
сты сформировали Демократическую ка-
ренскую буддистскую армию, которая 
присоединилась к правительственным во-
йскам Бирмы. В 1997 войска правительства 
захватили центр каренской оппозиции 
Манепло, между ними было объявлено 
перемирие, Б. М. ушел в отставку. Умер в 
Ме Сот (Таиланд). См. Протестантизм в 
Азии, Протестантизм и оружие.

Осн. соч.: Bo Mya: In His Own Word. Nay 
Pyi Taw, 2000.

Г. Г. Тен

БОАТЕ (Boate) Арнольд (1606–1653) — ни-
дерландский протестантский историк-би-
блеист, ученый-натуралист, практикующий 
врач, член кружка Хартлиба и единомыш-
ленник ирландского англиканского архие-
пископа, библеиста и теолога Дж. Ашшера, 
вместе с которым пытался применить ме-
тоды научной хронологии к библейской 
истории. Родился в Горинхеме, учился в 
Лейденском университете (см. Лейденская 
академия), в 1630 переехал в Лондон и на-
чал работать врачом. В 1636 уехал в Ирлан-
дию, где находился под покровительством 
Ашера. В 1642 женился на Маргарет Дун-
ган. После ее смерти в 1651 написал книгу 
«Характер истинно добродетельной и бла-
гочестивой женщины» (1651). После вос-
стания ирландских католиков в 1641 был 
вынужден уехать в Лондон, а затем в Па-
риж, где посвятил себя научной работе,  
а также, оспаривая подлинность еврейско-
го текста Библии по сравнению с Септуа-
гинтой и другими переводами, принял ак-

тивное участие в полемике с Л. Каппелем и 
другими учеными. Умер в Париже.

Осн. соч.: Observationes medicae de af
fectibus a veteribus omissis. L., 1649.

Е. С. Лиознова

БОБРИНСКИЙ Алексей Павлович (1826–
1894) — представитель евангельского хри-
стианства, генерал-лейтенант, министр пу-
тей сообщения Российской империи. Ро-
дился в Павловске Санкт-Петербургской 
губернии. После окончания Александров-
ского лицея в 1844 поступил на службу в 
Министерство иностранных дел. В 1846 
вышел в отставку и поселился в имении 
Богородицкого уезда Тульской губернии. 
Участвовал в Крымской войне. После вой-
ны продолжил военную службу и в 1868 
стал генерал-майором свиты императора 
Александра II. В 1866 разработал и добил-
ся утверждения Устава «Общества взаим-
ного поземельного кредита». С 1871 — ми-
нистр путей сообщения. Выступал за стро-
ительство железных дорог за счет казны. 
К моменту его отставки сеть железных 

дорог в Европейской России превысила  
21 тыс. верст. В 1874 Б. познакомился с бри-
танским миссионером Г. Рэдстоком. Обща-
ясь с ним, изменил скептическое отноше-
ние к религии. С.  П. Ливен в своей книге 
«Духовное пробуждение в России» цити-
рует воспоминания Б., приехавшего од-
нажды спорить с Рэдстоком о Библии. 
«Каждый стих, приведенный мною в дока-
зательство правильности моих взглядов, 
немедленно становился как бы стрелою, 
направленной против меня. Во время на-
шей беседы я почувствовал силу Духа Свя-
того. Я не мог объяснить, что со мною про-
изошло, но я получил рождение свыше». 
Обратившись в веру религиозную, принял 
активное участие в работе основанного по-
следователем Г. Рэдстока В.  А. Пашковым 
«Общества поощрения духовно-нравствен-
ного чтения». Финансово поддерживал из-
дание и последующее распространение 
Библии, журнала «Русский рабочий» и про-
тестантской духовно-нравственной литера-
туры в Санкт-Петербурге и Тульской губер-
нии, лично проводил религиозно-назида-
тельные беседы. В 1874 вышел в отставку и 

поселился в своем имении Богородицкое, 
где занимался воспитанием детей и забо-
тился о распространении Евангелия в на-
роде. После признания деятельности «Об-
щества поощрения духовно-нравственного 
чтения» незаконной и начала государствен-
ного преследования его участников, полу-
чивших наименование «секты пашковцев» 
в 1844 был выслан из России вслед за со-
ратниками В. А. Пашковым и М. М. Корфом. 
Жил во Франции. Скончался в Каннах в 
1894, где и был похоронен. Российскими 
евангельскими христианами считается, на-
ряду с Г. Рэдстоком, В.  А. Пашковым и их 
сторонниками, деятелем Великого пробуж-
дения и одним из основателей евангель-
ского христианства в России. Литератур-
ного наследия не оставил.

С. С. Бычков

БОГ (др.-иран. baga  — господин, участь; 
др.-инд. bhaga  — удача, счастье, дарую-
щий; лат. Deus; греч. Θεός, инд. deva — све-
тить, сиять, однокоренное от div) — одно 
из ключевых религиозных понятий, озна-
чающее объективированную сверхприрод-
ную сущность, выступающую объектом 
поклонения. В число атрибутов Б. входят 
совершенные качества: он всемогущий, 
всеблагой, всеведущий, предвечный и веч-
ный, непостижимый, всепрощающий и т. п. 
Для христианства сущность Б.  — это лю-
бовь, воплощение совершенной любви — 
Иисус Христос. Обоснование бытия лич-
ностного Б. (теизм) является одним из 
ключевых элементов христианской теоло-
гии, где доказательства его бытия опирают-
ся на «пять аргументов» Фомы Аквинского, 
моральный аргумент И. Канта и новые 
антропологические (Г. Марсель, М. Бубер, 
Б. Лонерган), аксиологические (М. Шелер, 
И. Гессен), интуитивно-иррациональные 
(Р. Отто, А. Бергсон) аргументы. Проте-
стантизм отвергает рационализацию бы-
тия Б. в философии в пользу веры религиоз-
ной, которая одна лишь и делает возмож-
ным богопознание через непосредственное 
общение верующего с Б., возможное пре-
жде всего при помощи молитвенного обра-
щения. Однако рационализм в богопозна-
нии тоже присутствует, он активно исполь-
зовался в протестантской схоластике. 
Стать причастником Б. можно уже в земной 
жизни  — через рождение свыше, освяще-
ние, мистику (см. Мистика в протестан-
тизме). Большинством протестантских де-
номинаций признается триединство Б. в 
форме Троицы (Б. Отец, Б. Сын Иисус Хри-
стос и Б. Дух Святой), однако имеются про-
тестанты-унитарии (см. Унитарианство), 
отвергающие Троицу в пользу одной из ее 
ипостасей, как правило, Б. Отца. Единст
венным вербальным источником познания 
Б. в протестантизме является Священное 

Блюментрост Лаврентий Лаврентиевич. 
Гравюра П.К. Константинова по литографии 
П.А. Андреева.1837. Из собрания Е.Е. Рейнтерна, 
переданного в 1918 в Русский музей Алексей Павлович Бобринский. Художник И.Н. Крамской.1872. Государственный Эрмитаж



178 179

БОНЧ-БРУЕВИЧ БОРА

залась хорошей и рачительной хозяйкой, 
управляющей скотоводческой фермой и 
пивоварней, а во время эпидемии чумы и 
хосписом. У Б. и Лютера родилось шесте-
ро детей. В целом, супружеская жизнь че-
ты Лютеров не была чужда обычным чело-
веческим трудностям, в частности в 1530-е 
Лютер в своих «Застольных беседах» гово-
рил: «Благодаря милости Божией мне выпа-
ло счастливое супружество... Правда, если 
дело доходит до ссоры, то это  — настоя-
щий ад. Но, хотя все женщины обычно хоро-
шо владеют искусством обезоруживания 
мужей при помощи слез, лжи и строптиво-
сти и превосходно могут извратить любое 
дело, все же, если в супружестве имеются 
в наличии три вещи: вера, дети и Таинство, 
то оно — самое счастливое». После смерти 
мужа Б. оказалась в сложной ситуации, но 
после решения вопросов с завещанием 
мужа и наследством, а также благодаря 
поддержке друзей, курфюрста Саксонии 
Иоганна Фридриха и короля Дании Кристи-
ана III, смогла остаться в своем доме в Вит-
тенберге, хотя и вынуждена была бежать  

сам Б. ориентировался на Магдебургское 
исповедание. В то же время под влиянием 
либералов Б. сформулировал концепцию 
безрелигиозного христианства с апологи-
ей освобождающей верующих секулярной 
культуры, в дальнейшем повлиявшую на 
теологию «смерти Бога». Посетив в 1939 
Лондон и Нью-Йорк, Б., стремившийся по-
мочь христианам Германии в условиях на-
чавшейся войны, отклонил приглашения 
преподавать в США и вернулся на родину. 
С 1938 Б. был связан с участниками антина-
цистского заговора, при поддержке кото-
рых помогал немецким евреям бежать в 
Швейцарию и передал через Швецию 
предложение мира западным союзникам. 
В 1942 была написана его «Этика», содер-
жащая обоснование невозможности укло-
нения церкви от исторических вызовов и 
ее права на гражданское неповиновение. 
В апреле 1943 Б. был арестован по обвине-
нию в государственной измене и заключен 
в тюрьму Тегель в Берлине, откуда позже 
был переведен в Бухенвальд. Находясь в 
заключении, написал записки «Сопротив-
ление и покорность», опубликованные по-
смертно. 9 апреля 1945 Б. был повешен в 
концлагере Флоссенбург. В послевоенной 
Германии Б. был признан ведущим христи-
анским антифашистом. В некоторых люте-
ранских церквях Б. считается святым и 
мучеником, считается он святым и в Церк-
ви Англии. Дружил с Э. Бетге, повлиял на 
Г. Эбелинга, Ю. Мольтмана, Х. Кокса. «Б. Аф-
рики» по аналогии с Б. называли Т. Гудину.

Осн. соч.: Сопротивление и покорность. 
М., 1994; Этика. М., 2013.

О. В. Несмиянова, А. М. Семанов

БОНЧ-БРУЕВИЧ Владимир Дмитриевич 
(1873–1955)  — общественный и государ-
ственный деятель, издатель, исследова-
тель религии. Родился в Москве. Окончил 
Курское землемерное училище, учился в 
Цюрихском университете (см. Цюрихская 
академия). Автор трудов по истории духов-
ного христианства. Разработал «Програм-
му для собирания сведений по исследова-
нию и изучению русского сектантства и 
раскола». В серии «Материалов к истории 
и изучению русского сектантства и старо-
обрядчества» (1908–16) издал собранную 
им «Животную книгу» духоборов (в 1899 
помогал их переселению), издал письма 
баптиста И. Д. Лясоцкого и представителя 
младоштундизма Т. А. Заица. На II съезде 
РСДРП был прочитан подготовленный им 
доклад «Раскол и сектантство в России».  
С 1904  — редактор журнала «Рассвет».  
С 1918 управляющий делами СНК РСФСР. 
Изучал коммуны протестантские. Был ди-
ректором Музея истории религии и атеиз-
ма АН СССР (1946–55).

Осн. соч.: Избранные атеистические про-
изведения / К. Б. Сурикова (сост.). М., 1973.

И. А. Тульпе

БОРА (Bora) Катарина фон (в замужестве 
Лютер; 1499–1552) — жена, а затем вдова 
М. Лютера. Родилась в семье саксонского 
дворянина Иоганна фон Б., место рожде-
ния вызывает споры, долгое время счита-
лось, что Б. родилась в Липпендорфе око-
ло Лейпцига. В 1504 после смерти матери 
Б. была отдана на воспитание в бенедик-
тинский монастырь в Брене, а затем в 1509 
ее перевезли в цистерцианский мона-

стырь в Нимбшене около Гриммы, где она 
обучалась письму, чтению, пению и латы-
ни. В 1515 Б. там же приняла монашеский 

обет. Когда начались выходы из монасты-
рей, это коснулось и женских обителей. На 
Пасхи праздник 1523 Б. в числе 12 монахинь 
сбежала из монастыря. Это был не един-
ственный исход женщин из монастыря в 
1523, такой же побег совершили и 16 мона-
хинь из Видерштадта. В защиту таких дей-
ствий Лютер уже в апреле 1523 пишет 
«Обоснование и ответ, по-божески ли по-
ступают девушки, если они покидают мо-
настыри». После этого побега три монахи-
ни вернулись к родителям, а девять, в их 
числе Б., нашли приют в домах горожан 
Виттенберга. В частности, Б. сначала жила в 
доме городского писца Ф. Райхенбаха, за-
тем в семье знаменитого художника Л. Кра-
наха Старшего, а устройством ее судьбы 
(как и других сбежавших монахинь) занял-
ся Н. Амсдорф. Первоначально Б. влюби-
лась в потомка знатной семьи из Нюрнбер-
га и собиралась выйти за него замуж, но 
его родители не согласились на такой 
брак. Вскоре все бежавшие монахини бы-
ли устроены, кроме Б. В январе 1525, как 
это видно из письма Лютера Г. Спалатину, 

ей, наконец, подыскали жениха — К. Глат-
ца, но Б. отказалась от него как от неподхо-
дящей ей партии, утверждая, что он слиш-
ком стар и скуп. Более того, по словам 
Амсдорфа, Б. заявила, что скорее выйдет 
или за самого Амсдорфа, или за Лютера. 
После визита к родителям в Мансфельд в 
мае 1525 Лютер объявил о своей помолвке 
с Б. Сам Лютер признавался позже, что не 
испытывал влечения к своей будущей же-
не, считая ее несколько высокомерной, 
«но Бог захотел, чтобы я сжалился над по-
кинутой». Вечером 13 июня состоялась це-
ремония венчания, которую провел И. Бу-
генхаген, а свидетелями были Ю. Йонас,  
Л. Кранах, его супруга и профессор кано-
нического права И. Апель. 27 июня состоя-
лось уже публичное свадебное торжество 
в присутствии всех друзей и родителей 
Лютера. После свадьбы молодожены вме-
сте поселились в здании бывшего авгу-
стинского конвента, взяв в качестве панси-
онеров студентов университета. Первое 
время экономическое положение моло-
дой четы было весьма сложным, но Б. ока-

Церковь в Торгау, где похоронена Катарина фон Бора. Фото из архива О.В. Несмияновой и А.М. Семанова

Надгробная плита Катарины фон Бора  
в Торгау. Фото из архива О.В. Несмияновой  
и А.М. Семанова

Мемориальная доска на доме, где родился Дитрих Бонхёффер. Вроцлав, ул. Казимежа Бартла 7

Катарина Бора. Художник Л. Кранах Старший. 
1528



352 353

ДАБНИ ДАВИД

Д
ДАБНИ (Dabney) Роберт Льюис (1820–
1898)  — наиболее влиятельный теолог в 
американском пресвитерианстве 2-й по-
ловины 19 в., основатель Остинской семи­
нарии теологической. По окончании уни-
верситета Вирджинии (1842) и Объединен-
ной теологической семинарии в Ричмонде 
(1846) занимался миссионерской и пастор-
ской деятельностью (1847–53). Впослед-
ствии работал профессором систематиче-
ской и полемической теологии в Объеди-
ненной семинарии (1853–83), профессором 
теоретической и моральной философии и 
политической экономии в Техасском уни-
верситете (1883–94). Во время Граждан-
ской войны после смерти Д. Х. Торнуэлла 
сменил его как руководитель пресвитери-
анских церквей Юга США. В 1884 вместе с 
пастором Р. К. Смутом основал Остинскую 
школу теологии (переименованную в 1902 
в Остинскую пресвитерианскую теологи-
ческую семинарию). Известен как яркий 
проповедник и педагог, автор классических 
трудов в духе кальвинизма Старой школы 
(см. Пресвитерианства Старая и Новая 
школы), в т. ч. сборника статей «Евангели-
ческие и теологические дискуссии» (1890). 
Его «Лекции по систематической теоло­
гии» (1878) служили базовым учебником 

теологии в пресвитерианских семинариях 
американского Юга вплоть до 1930-х.

Осн. соч.: Lectures in Systematic Theology. 
Grand Rapids, 1972.

И. И. Иванова

ДАВЕНПОРТ (Davenport) Джон (1597–
1670) — новоанглийский теолог (см. Ново­
английская теология), представитель кон­
грегационализма, с 1638 соучредитель ко-
лонии в Нью-Хейвене. Родился в семье 
мэра Ковентри, образование получил в 
Оксфорде. Служил капелланом в замке 
Хилтон, затем куратором церкви святого 
Лаврентия в Лондоне, а в 1624 был избран 
викарием лондонской церкви святого 
Стефана. В 1625 вернулся для завершения 
образования в Оксфорд, где сблизился с 
умеренным пуританином (см. Пурита­
низм) Д. Престоном (позже Д. редактиро-
вал его труды для посмертного издания), 
был под влиянием Р. Паркера. В 1626 вме-
сте с У. Гоуджем и Р. Сиббсом поддержал 
движение за передачу церковного имуще-
ства в ведение мирян. В разгар Тридцати­
летней войны Д. попытался организовать 
помощь реформатам пострадавшей Гер-
мании. Однако из-за запрета архиепископа 
У. Лода на такую деятельность в 1633 вы-
шел из англиканства и эмигрировал в Ни-
дерланды, где возглавил независимую об-
щину. Уже в этот период Д. стал сторонни-
ком жестких пуританских требований к 
церковному членству, допуская крещение 
детей только у полноправных членов об-
щины, что привело его к конфликту с пас­
тором Д. Педжетом. В 1637 Д. получил па-
тент на колонию в Массачусетсе и выехал с 
большей частью общины в Бостон, где че-
рез год вместе с Д. Коттоном участвовал 
в суде над Э. Хатчинсон. Был членом Пер­
вой церкви Бостона. Написал предисловие 
к книге Г. Скаддера. Вскоре Д. вместе с куп-
цом Т. Итоном учредил колонию Нью-Хей-
вен, причем Итон стал ее первым губер-
натором, а Д. создал в ней т. н. Школу Хоп-
кинса (позже он запланировал создание  
в Нью-Хейвене университета, открытого 
лишь в 1701). Д. как соучредитель возглав-
лял Нью-Хейвен 30 лет, укрыв в начале Ре-
ставрации двух судей, вынесших смерт-
ный приговор Карлу I. Последней каплей, 
вызвавшей недовольство английского 
двора, стало противодействие со стороны 
Д. в 1667 реализации указа Карла II о слия-
нии Нью-Хейвена с Коннектикутом, что вы-
нудило Д. вернуться в Бостон. Благодаря 
своему строгому подходу к церковному 
членству (Д. был противником Частичного 
завета) в 1667 Д. был приглашен после 
смерти Д. Уилсона стать пастором Первой 
церкви Бостона, но из-за разногласий с ча-
стью общины он смог занять этот пост лишь 
после ее разделения в конце 1668. Будучи 

сторонником полной автономии общин,  
в мае 1669 Д. произнес перед Общим су-
дом Массачусетса проповедь против вме-
шательства властей в их дела, что вызвало 
острые разногласия в синоде колонии. 
Этот кофликт сказался на здоровье пожи-
лого Д., который вскоре умер от инсульта.

Осн. соч.: A Sermon Preach’d at The 
Election of the Governour, at Boston in New-
England. Cambridge, 1670.

О. В. Несмиянова, А. М. Семанов

ДАВИД (др.-евр. ד וִ -др.-греч. Δαβίδ) — са ,דָּ
мый знаменитый царь Древнего Израиля, 
правнук Руфи, отец Соломона. Его история 
описана в 1–2 Цар. и 1 Пар. Библеисты (см. 
Библеистика) признающие историчность 
Д., относят время его правления к 11 или 
10 в. до н. э. Согласно Библии, Д. был пасту-
хом. Пророк (см. Пророки библейские) Саму­
ил по повелению Бога, недовольного ца-
рем Саулом, помазал Д. на царство. Во вре-
мя решающей битвы с филистимлянами, 
врагами Израиля, Д. убил великана Голиа-
фа и этим обеспечил победу. Был музыкан-
том при дворе царя Саула, успешным пол-
ководцем и близким другом его сына Иона-
фана. Впал в немилость у завидовавшего 
ему Саула, был вынужден бежать и собрать 
вокруг себя боевой отряд; несколько раз 
безуспешно пытался помириться с Саулом, 
при благоприятном стечении обстоя-
тельств отказывался его убивать, считая 
помазанником Божьим. После гибели Сау-
ла и Ионафана Д. был провозглашен царем 
в своем племени, через два года — при-
знан таковым для всего Израиля. Завоевал 
Иерусалим и перенес туда Ковчег Завета, 
построив для него новую скинию. Влюбив-
шись в Вирсавию, жену Урии, одного из 
своих полководцев, подстроил его гибель, 

за это был обличен пророком Нафаном, 
который предрек ему смуту в собственном 
доме (что и случилось во время восстания 
сына Д. Авессалома) и гибель его сына от 
Вирсавии. Перед смертью Д. назначил Со-
ломона своим преемником. Считается об-
разцом праведного царя и прообразом 
Мессии; с именем Д. связывают большую 
часть псалмов. В Послании к Евреям Д. 
приведен в пример как герой веры рели­
гиозной (Евр. 11:32). Д. включен в кален-
дарь Лютеранской церкви — Миссури си­
нод. Личности Д. посвятили свои произве-
дения У. М. Тейлор, Т. Гатри, Ч. Кингсли. 
Фигура Д. в контексте экзегезы 1–2-й книг 
Царств и 1-й книги Паралипоменон (см. 
Канон ветхозаветный) стала предметом 
внимания Ж. Кальвина, Д. Диодати, П. Вер­
мильи, И. Бугенхагена, К. Мэзера, Л. Лавате­
ра, англоязычных протестантов Э. Уиллета 
и У. Гильда, основателя методизма Дж. Уэс­
ли, а также М. Генри, Т. Скотта, Р. Торрея, 
Дж. Пристли, С. Кларка, Дж. Гилла, И. Бен­
цингера, Ж. Остервальда, мастеров гоми­
летики Ч. Симеона, Р. Хокера, Т. Чалмерса,  
Г. Бонара, Ч. Сперджена. Краткую статью о 
Д. писала М. П. Мясоедова. Д. — важная фи-
гура для протестантской культуры. Его 
приход к власти и избрание народом счи-
таются идеалом в протестантских тракта-
тах 16 в., в частности у Т. Безы. Поведение 
Д. по отношению к Саулу считается этало-
ном отношения к законной власти и мило-
сердия; Т. Беза приводит Д. в пример того, 
что христианин имеет право защищать 
свою жизнь, не посягая на жизнь монарха. 
Иоанн Лейденский называл себя «воин-
ственным Д.»; «протестантским Д.» называ-

ли Вильгельма III Оранского; потомком Д. 
считал себя Р. Бразерс, основатель «бри­
танских израилитов». Гюпферы основыва-
ли свою практику ритуальных прыжков и 
плясок во время богослужения (см. в ст. 
Экстаз в протестантизме) на примере 
пляшущего и скачущего Д. (2 Цар. 6:14, 16); 
на этом же примере основана теология 
игры, представленная Ю. Мольтманом. 
Представители духовного христианства 
называли помещения, где проходили раде­

ния, «домом Д.». Д. оставил след и в про­
тестантском искусстве: его изображали 
А. Дюрер, Л. Кранах Старший, Рембрандт 
и Ю. Карольсфельд, Д. посвящена одна из 
трагедий А. Монкретьена; Н. А. Казаков по-
святил Д. декламаторий; «Свирель Д.» — 
название одного из сборников «Гуслей» 
И. С. Проханова. Д. назван «сладким пев-
цом» (2 Цар. 23:1), по аналогии с ним так 
прозван валлийский поэт У. Уильямс Пан­
тицелин.

О. В. Куропаткина

ДАВИД (David) Ференц (1510–1579)  — 
венгерский проповедник, писатель и тео-
лог, лидер Реформации в Трансильвании, 
поддерживавший веротерпимость и ан-
титринитарианство (см. Антитринита­
рии), родственник Г. Хельтаи. Родился в 
Клуж-Напоке (ныне находится на террито-
рии Румынии). Учился в Виттенбергском 
университете. До 1558 был одним из веду-
щих католических деятелей в Трансильва-
нии. Первоначально католик, затем лютера-
нин, он постепенно обратился к кальвиниз­
му. Был первым епископом кальвинистской 
церкви в Трансильвании (1564). Под влияни-
ем социниан с 1565 начал проповедовать в 
унитарианском духе, провозглашая религи-
озную свободу, потому что вера — это дар 
Бога. Был придворным проповедником 
Иоанна II Сигизмунда Заполя, поддержи-
вавшего унитарианскую реформу. С воца-
рением Стефана Батория (1571) свобода 
совести и вероисповедания была ограни-
чена, дальнейшие нововведения не допу-
скались. В 1579 за бескомпромиссность 

Роберт Льюис Дабни. Фотограф C.H. Эрамбер. 
Ок 1890

Портрет Джона Дэвенпорта, 1670 год. 
Художественная галерея Йельского  
университета

«Саул и Давид» Ребрандт. Мауицхейс, Гаага. 1655-1660

«Ференц Давид произносит речь на сейме Торды в 1568 году». Художник Аладар Корошфои-Криеш. 
1896. Исторический музей, Турда, Венгрия



574 575

КЛАРКСОН КЛИВЛЕНД

КЛАРКСОН Лоуренс — см. в ст. Рантеры.

КЛАРКСОН (Clarkson) Томас (1760–1846) — 
английский аболиционист (см. Христиан-
ский аболиционизм), англиканин. Родился в 
Уисбеке. В 1783 бакалавр Кембриджского 
университета, затем стал диаконом. С сере-
дины 1780-х под влиянием трудов Э. Бенези-
та заинтересовался темой рабства, полу-
чив откровение религиозное, начал писать 
эссе на эту тему. Примкнул к Клапем-обще-
ству, помогал О. Эквиано, дружил с У. Алле-
ном. В 1807 вместе с У. Уилберфорсом спо-
собствовал принятию Закона о работор-
говле, в 1833 закону об отмене рабства. До 
конца жизни К. боролся с рабством, высту-
пал против работорговли в США. Умер в 
Плейфорде. Фигурирует в поэме Э. Тейлор. 
В Церкви Англии К. считается святым.

Осн. соч.: Essay on the Impolicy of the 
African Slave Trade. L., 1788.

О. В. Куропаткина

«КЛАСС» — см. в ст. Методизм.

КЛАССИС (англ. classis) — руководящий ор-
ган в некоторых реформатских церквях, со-
стоящий из духовенства и управляющих 
старейшин. Соответствует пресвитерии в 
пресвитерианских церквях. Реформатские 
церкви возглавляют старейшины-проповед-
ники (пасторы и проповедники) и старей-
шины из числа мирян, которые должны по-
могать старейшинам в поддержании дисци-
плины и управлении церковью. Диаконы 
собирают пожертвования и заботятся об их 
распределении. Священники и старейши-

ны-миряне образуют низший орган управ-
ления  — консисторию (сессию). Иногда в 
состав консисторий входят и диаконы. Все 
священники и старейшины-миряне избира-
ются и призываются к служению другими 
старейшинами, а не рядовыми членами об-
щин. Несколько консисторий группируются 
в пресвитерию (К.). Не менее трех пресвите-
рий образуют синод. Синоды объединяются 
в Генеральную ассамблею, являющуюся выс-
шим церковным органом. Бывает, что синод 
как промежуточная ступень иерархии от-
сутствует и К. непосредственно объединя-
ются в Генеральную ассамблею.

Д. А. Клячин

КЛАУДИУС Маттиус — см. Клавдий Мат-
тиус.

КЛЕМЕНТСДОТТЕР (Klementsdotter) Мил-
ла (1813 — год смерти неизвестен) — саам-
ско-шведская лютеранка-пиетистка. В 1833 
была насильно выдана замуж за человека 
намного старше, ушла от него к другому 
мужчине, который страдал алкогольной за-
висимостью. Пережила обращение религи-
озное. В 1841 снова вышла замуж. В 1844, 
встретившись с Л. Л. Лестадиусом, пропове-
довала ему рождение свыше в пиетистской 
трактовке. В лестадианстве называется 
«лапландской Марией», почитается как вто-
рая Дева Мария; с точки зрения лестадиан,  
с нее возродилось апостольское преем-
ство. Существуют иконописные изображе-
ния К. Литературного наследия не оставила.

О. В. Куропаткина

КЛЕНДЕННЕН (Clendennen) Берт Гамиль-
тон (1922–2009) — американский пятиде-
сятнический проповедник и учитель, при-
надлежавший деноминации Ассамблеи Бо-
га, основатель международного служения 
«Школа Христа» (School of Christ), автор 
многочисленных книг по практической 
христианской жизни. В 1956 К. начал слу-
жить в церкви Храм Победы (Victory Temple 
Church) в Бомонте (Техас). На протяжении 
55 лет служения проповеди и учение К. 
транслировались по радио и телевидению 
в США. Он также посещал различные стра-
ны с проповедью. В 1967 К. проповедовал 
в Восточной Африке, а затем собрал в США 
средства для строительства в Танзании 15 
церковных зданий. Затем К. проповедовал 
в Западной Европе (Испания, Франция, 
Италия) и Юго-Восточной Азии (Индия, Та-
иланд, Вьетнам). Большую часть времени в 
1968–75 К. провел во Вьетнаме, пропове-
дуя и обучая верующих и лидеров церк-
вей. В 1980 К. проповедовал в Восточной 
Европе (Югославия, Венгрия, Румыния и 
Болгария). В 1981 К. проповедовал в Заире, 
а затем ежегодно проводил там конферен-
ции для служителей поместных церквей. 
Особенностью учения К. был акцент на во-
дительство Духа Святого и духовном росте 
верующих. Также в США К. проводил еже-
годную конференцию в своей церкви для 
пасторов со всей страны. В 1991 К. получил 
призыв к служению в России. В первый свой 
приезд в Москву он проповедовал в нере-
гистрированной пятидесятнической церк-
ви, где на служении присутствовало более 
1 тыс. человек, в т. ч. епископы пятидесят-
нических церквей стран бывшего СССР. 

Они попросили К. организовать подготов-
ку служителей для этих церквей. В 1992 
полностью посвятил себя миссионерскому 
служению в России, основав в Москве слу-
жение «Школа Христа», которое затем рас-
пространилось в другие города России, на-
пример Пермь и Ростов-на-Дону, а также в 
Армению, Грузию, Киргизию, на Украину. 
Ежегодно в различных регионах России К. 
проводил четырехнедельное обучение в 
«Школах Христа», которое основывалось на 
написанном им пособии для подготовки 
лидеров «Школы Христа». В этих школах 
прошли обучение тысячи лидеров из пяти-
десятнических церквей России. Выпускни-
ки отправлялись в различные населенные 
пункты и основывали там поместные общи-
ны пятидесятников. Кроме того, служение 
К. занималось оказанием гуманитарной по-
мощи, в Россию было отправлено 11 боль-
ших контейнеров с продуктами и медика-
ментами. В 1994 учебные материалы «Шко-
лы Христа» были переведены на испанский 
язык, и обучение началось в Хаунуко в Пе-
ру, а затем распространилось в других стра-
нах Латинской Америки (Эквадор, Чили, Ве-
несуэла, Куба, Бразилия). В 2000 отделения 
«Школы Христа» существовали в каждой 
испаноговорящей стране мира. В 2010 
«Школа Христа» проходила в 100 странах.

Осн. соч.: Школа Христа. Пособие по пас-
торскому богословию. SOC Международная 
Школа Христа. 2012.

В. А. Аликин

КЛЕППЕР (Klepper) Йохен (Иоахим; 1903–
1942) — немецкий религиозный поэт (см. 
Поэзия протестантская) и прозаик, автор 
текста ряда гимнов, имеющих распростра-
нение в немецких церквях. Родился в Бой-
тене (Силезии) в семье пастора, обучался в 
евангелической гимназии в Глогау, в 1922–
25 изучал лютеранскую теологию в Эрлан-
генском университете и Университете 
Бреслау (ныне Вроцлавский университет). 
С 1927 К. работал журналистом в Бреслау 
(ныне Вроцлав, Польша) и вскоре вступил 
там в социал-демократическую партию. 
После брака с вдовой Й. Штайн (еврейка, 
крещенная в 1938) в 1931 переехал в Бер-
лин, где получил работу на радио. После 
прихода нацистов к власти, несмотря на 
вступление в 1934 в Имперский союз жур-
налистов и успех романа «Отец» (1937), был 
по «арийскому параграфу» закона о госу-
дарственной службе за свой брак с еврей-
кой уволен с запретом на профессиональ-
ную деятельность и некоторое время жил, 
пользуясь поддержкой местного прихода. 
В ноябре 1940 К. был призван в армию и 
участвовал в военных действиях на Балка-
нах и Украине до октября 1941, когда был 
уволен из армии как вступивший в недо-
зволенный брак. Под угрозой депортации 

семьи в концентрационные лагеря в дека-
бре 1942 покончил с собой вместе с женой 
и падчерицей (вторая падчерица смогла 
эмигрировать в Швецию). Дневники К., ко-
торые он вел последние 10 лет жизни, — 
ценнейший нарративный источник о жиз-
ни в нацистской Германии.

Осн. соч.: Das ewige Haus. Stuttgart, 1951.
О. В. Несмиянова, А. М. Семанов

КЛЕРМОН (Clermont) Арман де, барон де 
Пиль (1532–1572)  — французский проте-
стантский военачальник времен религиоз-
ных войн. Активный участник первых трех 
религиозных войн. В 1562 вместе с графом 
А. де Грамоном захватывал Орлеан, сра-
жался за Ж. д’Альбре. Участвовал в битве 
при Монконтуре (1569), и когда после по-
беды в сражении королевские войска на-
чали осаду Сен-Жан-д’Анжели, с 1568 нахо-
дившегося в руках гугенотов, организовал 
героическое сопротивление. Город в итоге 
капитулировал, но на приемлемых для за-
щитников условиях. Был убит в Лувре во 
время резни в Варфоломеевскую ночь. Ли-
тературного наследия не оставил.

Е. В. Шаповалова

КЛИБАНОВ Александр Ильич (1910–
1994) — советский и российский историк и 
религиовед, крупнейший специалист по 
отечественным религиозным движениям. 
Родился в Борисове (Минская губерния). 
Закончил Ленинградский государствен-
ный университет. В 1932–34 ответственный 
редактор государственного антирелигиоз-
ного издательства. В 1935 кандидат наук.  
В 1936–42 находился в исправительно-тру-
довом лагере. В 1943 заведующий кафе-
дрой истории Красноярского педагогиче-
ского института. В 1948–54 опять отправлен 
в лагеря. В 1954–93 сотрудник Института 

истории АН СССР. В 1959–61 руководил ря-
дом этнографических экспедиций по изу-
чению религиозного разномыслия Чер-
ноземья. Раскрыл схожесть народных ре-
лигиозных движений России в 14–15 вв. с 
аналогичными движениями в Западной Ев-
ропе, обосновал их социальную сущность 
как реформационно-гуманистическую. Не-
редко настаивал на уважительном отноше-
нии к религиозным убеждениям их привер-
женцев, в т. ч. и в кулуарных обсуждениях. 
К. — один из видных разработчиков темы 
народной социальной утопии. Умер в Мо-
скве.

Осн. соч.: Меннонитская колонизация на 
юге России в XVIII–XIX вв. Л., 1935; Реформа-
ционное движение в России в XIV — 1-й по-
ловине XVI века. М., 1960; Народная соци-
альная утопия в России. XIX в. М., 1978.

А. С. Комаров

КЛИВЛЕНД (Cleveland) Гловер Стефен 
(1837–1908) — политический деятель, 22-й 
и 24-й президент США (1885–89, 1893–97). 
Родился в Калдуэлле (Нью-Джерси) в семье 
конгрегационалистского священника — пас
тора местной церкви. Сам впоследствии 
исповедовал пресвитерианство. Учился в 
Принстонском университете. В 1859 К. был 
допущен к юридической практике и занял-
ся адвокатской работой. В 1871–73 избран 
шерифом округа Эри. В 1882 избран губер-
натором штата Нью-Йорк. В 1884 демокра-
ты выдвинули К. кандидатом в президенты. 
Он выиграл выборы и стал первым прези-
дентом-демократом после Гражданской во-
йны. Выборы 1884 К. проиграл Б. Гаррисону 
и вернулся в Нью-Йорк к юридической 
практике, но в 1892 победил Гаррисона на 
выборах и вновь стал президентом. Второй 
срок президентства К. совпал с экономиче-
ским кризисом, и попытка участия в выбо-
рах 1896 закончилась неудачно. Покинув 

Томас Кларксон. Художник К.Ф. фон Бреда. 1788.  
Национальная портретная галерея в Лондоне

Изображение запрестольного образа церкви Юккасъярви . На снимке Лестадиус 
стоит на коленях перед Марией Лапландской. Художник Б. Хьёрт

Памятный камень Йохену Клэпперу.  
Бескиденштрассе 59, Берлин-Николасзее, 
Германия Александр Ильич Клибанов



594 595

КОЛИНЬИ КОЛЛЕГИАНТЫ

подход к интерпретации библейских тек-
стов, с 1497 читал в Оксфордском универ-
ситете курс лекций о посланиях апостола 

Павла, написал толкование на Послания к 
Коринфянам. В 1505 стал настоятелем со-
бора святого Павла в Лондоне, в 1513  — 

капелланом при дворе Генриха VIII. В 1509 
основал при соборе святого Павла школу с 
гуманистической системой воспитания. Не 
порывая с католицизмом, в своих пропове-
дях 1511–13 резко обличал нравы духовен-
ства (см. Иерархия церковная) и монаше-
ства, отрицал тайную исповедь и поклоне-
ние иконам, выступал против целибата и 
других католических правил, перевел Би-
блию с греческого на английский. За свои 
взгляды был обвинен в ереси (см. Проте-
стантизм и ереси), но благодаря высоким 
покровителям избежал негативных по-
следствий. Умер в Лондоне.

Осн. соч.: Ioannis Coleti Enarratio in Primam 
Epistolam S. Pauli ad Corinthios. L., 1874.

И. И. Иванова

КОЛИНЬИ (Coligny) Гаспар де Шатийон 
(1519–1572)  — один из вождей гугенотов 
во время религиозных войн во Франции, 
французский государственный деятель, 
адмирал. Родился в Шатийон-Колиньи. 
Отец К., маршал де Шатийон, состоял на 
службе короля Франциска I, мать происхо-
дила из рода Монморанси и приходилась 
сестрой знаменитому Анну де Монморан-
си, коннетаблю Франции в 1538–41. Первое 
образование будущий адмирал получил 
под руководством гуманиста Н. Беро, 

дальнейшее — аббата де Болье, обучавше-
го также королевских детей. На военном 
поприще К. быстро снискал славу, проде-
монстрировав успехи и талант полководца 
и организатора. В 1547 ездил в составе по-
сольства в Англию к королю Эдуарду VI.  
В 1552 К. стал адмиралом, а затем губерна-
тором Пикардии. Противостояние при-
дворных партий рассорило его с герцогом 
Ф. де Гизом, и вражда эта усугубилась в 
ходе итальянских войн, еще до обращения 
адмирала в кальвинизм. В 1560 К. открыто 
объявил о своей приверженности идеям 
Реформации, став одним из лидеров фран-
цузских протестантов. В 1562 после плене-
ния вождя гугенотов принца Л. де Конде в 
битве при Дрё взял командование на себя 
и отправился в Нормандию вместе с Т. Без-
ой. Гибель принца в 1569 в сражении при 
Жарнаке сделала его реальным главой 
протестантской партии (при формальном 
лидерстве молодого Генриха де Бурбона, 
будущего Генриха IV). В его подчинении 
были, в частности, Ф. Брикмо и П. де Шупп. 
К. вел также переговоры с Вильгельмом I 
Оранским о союзе. После заключения 
Сен-Жерменского мира в 1570 адмирал 
был допущен в Королевский совет и, как 
принято считать, склонял короля Карла IX 

вмешаться в Нидерландскую революцию, 
выступив против Испании. Общался с Рене 
Французской. В 1571 участвовал вместес Ж. 
д’Альбре в синоде в Ла-Рошели и утвержде-
нии Галликанского исповедания, открыл 
Академию Ла-Рошели. Гибель герцога де 
Гиза в 1563 позволила его вдове и сторон-
никам обвинить адмирала в организации 
покушения. Это послужило прологом тра-
гической судьбы самого адмирала. 22 авгу-
ста 1572 К. был ранен выстрелом из аркеб-
узы, произведенным из дома, принадле-
жавшего Анне д’Эсте, вдове Ф. де Гиза. 
Обвинения в покушении затронули и Ека-
терину Медичи. А 24 августа, во время Вар-
фоломеевской ночи, королевская стража 
под командованием герцога Г. де Гиза, 
ворвалась в дом адмирала и убила его. Ре-
шение об устранении К. восходило непо-
средственно к королю и его ближнему кру-
гу и стало частью превентивного удара по 
лидерам гугенотов. Включен в Евангель-
ский календарь имен Евангелической церк-
ви в Германии.

Осн. соч.: Discours de feu messire Gaspar 
de Colligny, amiral de France, sur la guerre de 
Flandres. Leyde, 1596.

Е. В. Шаповалова

КОЛЛЕГИАЛИЗМ (англ. collegialism, от лат. 
collegia — добровольное объединение, то-
варищество, орган)  — теолого-правовая 
доктрина, согласно которой Церковь и го-
сударство являются самостоятельными 
структурами, образуемыми по воле их 
членов. Истоки доктрины — в теории есте-
ственного права Г. Гроция и С. фон Пуфен-
дорфа (1632–94). Согласно К., каждое из 
образуемых объединений определяет 
свои цели независимо друг от друга и по-
тому не должно вмешиваться в дела друго-
го (гражданская власть, в частности, не 
имеет права воздействовать на жизнь 
церкви). Кроме того, предполагается, что 
на каждой крупной территории должна 
существовать только одна главная цер-
ковь. К. следует отличать от территориа-
лизма и эрастианства.

И. И. Иванова

КОЛЛЕГИАНТЫ (нидерл. Collegianten), 
рейнсбургиане — существовавшее во 2-й 
четверти 17 — конце 18 в. арминианско-ин
депендентское течение голландских проте-
стантов. Образовано приверженцами уче-
ния трех братьев ван дер Кодде вскоре 
после проведения Дортского синода 

Фронтиспис и титульный лист «Жизни доктора Джона Колета, декана собора Святого Павла» 
С. Найта. 1724. Художник Дж. Вертью

Мраморная статуя Гаспара де Колиньи. Скульптор Г. Кро. 1889. Рю де 
Риволи 160, Париж. Примечание: ошибка в дате рождения. Колиньи 
родился в 1519

«Убийство Колиньи в Варфоломеевскую ночь». Художник Ж.-Б. Сюве. 1787. 
Музей изящных искусств в Дижоне Крещение рейнбургских коллегиантов. Художник Б. Бернардс, позднее Л.Ф. Дубург. 1736



700 701

ЛЮТЕРАНСТВО В РОССИИ ЛЮТЕРАНСТВО В РОССИИ

империи Финляндии (1809) и Польши (1815) 
при практически полном отсутствии вну-
тренней лютеранской миссии. В 1819 в Еван-
гелическо-лютеранской церкви России был 
допущен сан епископа. В начале 19 в. дела-
ются более успешные попытки организа-
ции общих структур управления лютеран-

скими приходами в России. На основании 
указа 1804 была основана Генеральная су-
перинтендантура, которая в 1818 была 
преобразована и подчинена как отдель-
ный департамент культа Министерству на-
родного просвещения. По указу Николая I 
в 1828 был основан «Комитет для выработ-

ки закона для Евангелическо-лютеранской 
церкви России», куда вошли представители 
остзейских провинций империи. Вырабо-
танный устав Евангелическо-лютеранской 
церкви был подписан Николаем I в 1832. В 
этом Уставе закреплялось деление всей 
Евангелическо-лютеранской церкви импе-

рии на восемь консисториальных округов, 
управляемых консисториями во главе с ге-
нерал-интендантами. Эти округа делились 
на пробства (благочиния), управляемые 
пробстами и состоящие из приходов. Тогда 
же в 1832 в Санкт-Петербурге была создана 
Генеральная евангелическо-лютеранская 
консистория, осуществлявшая управление 
всеми лютеранскими приходами России и 
собиравшаяся 2 раза в год (супеинтендан-
том петербургской консистории в 1877–91 
был эстонец К. Лаланд). Лишь лютеранская 
церковь Великого княжества Финляндско-
го не была в ведении Генеральной конси-
стории, и управление ее делами осущест-
влялось автономно. Но деятельность люте-
ран и других протестантов в 19 в., хотя их 
численность заметно росла, по-прежнему 
ограничивалась этническими и конфессио-
нальными рамками (немцы — в Централь-
ной России, Поволжье и Сибири, финны, 
эстонцы, частично латыши — на Северо-За
паде, к ним добавились общины, появивши-
еся в Сибири). Лютеранами были многие 
известные люди: государственные деяте-
ли Х.  К. Бенкендорф, Э.  И. Бирон, К.  Г. фон 

Бреверн, Х. Г. Лёвенвольде, А. И. Остерман, 
К. В. Нессельроде, военачальники Р. Х. Баур, 
Х. А. Миних, М. Б. Барклай-де-Толли, море-
плаватели В. Беринг, С. К. Грейг, И. Ф. Кру-
зенштерн, ученые Я.  В. Брюс, И.  Г. Буссе, 
Д. Г. Мессершмидт, Ф. И. Миллер, Г. В. Стел-
лер. Положение лютеран мало изменилось 
после 1905, когда, несмотря на объявлен-
ную свободу вероисповедания, браки люте-
ран с православными по-прежнему венча-
ли в православных церквях, а попытки 
лютеранской миссии среди православных 
пресекались. В мае 1915 в Москве прокати-
лась волна немецких погромов, в которых 
пострадала и лютеранская община, был на-
несен ущерб церквям. После 1917 лютеран-
ство разделило участь практически всех 
религиозных конфессий в России, их зда-
ния, имущество, банковские вклады были 
конфискованы. По декрету от 23 января 
1918 церковь отделялась от государства, 
т.  е. все религиозные общины лишались 
прав юридических лиц, им запрещено было 
организовывать религиозные занятия в 
школах. Преследованию подверглись и свя-
щеннослужители, которые как «неработа-

ющие» были ограничены в гражданских 
правах, а их детям с 1923 запрещено обу-
чение в вузах. Но после 1921–22 в связи с 
введением НЭПа положение церкви стано-
вится более приемлемым. Так, в 1923 гене-
ральный суперинтендант лютеранских об-
щин Т. Майер принял участие в мировом 
конвенте в Айзенахе (Германия), тогда же 
ему было присвоен титул евангельского 
епископа Москвы (в его общину входили 
как лютеране, так и кальвинисты). В июне 
1924 в Москве собрался Генеральный синод 
Евангелическо-лютеранской церкви СССР, 
который принял синодальную конститу-
цию и реформировал церковное руковод-
ство, заменив Генеральную консисторию в 
Санкт-Петербурге на Верховный церков-
ный совет в Москве. Ситуация существен-
но меняется с конца 1920-х, когда в 1929 
введение непрерывной рабочей недели и 
антирождественская кампания декабря 
1928 поставили под угрозу возможность 
проведения традиционных религиозных 
служб. В 1928 в Москве была закрыта и сне-
сена старейшая лютеранская церковь свя-
того Михаила. В 1929 было принято Прези-
диумом ВЦИК СССР постановление «О ре-
лигиозных объединениях», существенно 
урезающее права церквей. А активизация 
деятельности «Союза воинствующих без-
божников» и усиление репрессий среди 
священнослужителей привели к активному 
отъезду части лютеран из России. К 1937 в 
СССР практически не осталось действую-
щих лютеранских общин. Война с Финлян-
дией (1939–40) и с фашистской Германией 
(1941–45) еще более осложнили ситуацию. 
Признание немецких общин в послевоен-
ном СССР началось с регистрации немец-
кой евангелическо-лютеранской общины 
в Акмолинске (Целинограде) в 1957. Позд-
нее было зарегистрировано еще несколь-
ко общин в Казахстане, Сибири и на Украи-
не. Но окончательно немецкая евангели-
ческо-лютеранская церковь СССР была 
признана в 1988, в начале 1990-х началось 
создание епархий. В 1970 был открыт фин-
ский приход в Петрозаводске, который вхо-
дил в состав Евангелическо-лютеранской 
церкви Эстонии. Первый приход на истори-
ческой территории Ингрии был восстанов-
лен в 1977 в Пушкине. А 14 сентября 1992 
была зарегистрирована Евангелическо-лю-
теранская церковь Ингрии. Дальнейшее их 
развитие пошло разными путями. Каждая 
из церквей ориентировалась либо на Фин-
ляндию, либо на Германию. Очередной 
раскол произошел в 1990-е, когда из Церк-
ви Ингрии выделилась Карельская еванге-
лическо-лютеранская церковь, официаль-
но зарегистрированная 2 апреля 1997. Ее 
особенностью было то, что основной со-
став общин формировался за счет русско-
го населения. В последние годы появились 
лютеранские общины в Мордовии, Коми, 

Лютеранская церковь св. Петра (Петрикирхе) в Санкт-Петербурге

Доля лютеран по уездам и округам Российской империи по данным Первой всеобщей переписи населения. 1897



24 25

НЕСИБ НИБУР

Христос возвысил любовь до уровня выс­
шего закона жизни, дал этому закону адек­
ватное метафизическое обоснование, суть 
которого в том, что в любви и через лю­
бовь в человеке обнаруживается боже­
ственное начало: «Бог есть любовь,  и пре­
бывающий в любви пребывает в Боге, и Бог 
в нем» (1 Ин. 4:16). Как основополагающий 
закон жизни любовь является единствен­
ным нравственным законом. Закон люб­
ви — не заповедь, а выражение сущности 
христианства. Это — вечный идеал, к кото­
рому люди будут бесконечно стремиться. 
Отрицая Декалог, Толстой свел необходи­
мые заповеди к пяти, содержащимся в На-
горной проповеди (Мф. 5:21–48), в которой 
говорится «вам сказано, а я говорю вам», 
т. е. содержится прямая полемика с Дека­
логом Моисея. Этими заповедями, по мне­
нию Толстого, Иисус отменяет закон Мои­
сея и провозглашает свое учение. Эти 
заповеди, по мнению Толстого, — не более 
чем ступень, шаг на пути к совершенству. 
Они составляют в совокупности такие ис­

тины, которые не вызывают сомнений, но 
еще не освоены практически. Для людей 
времен Ветхого Завета они были недо­
стижимы. Для людей грядущих эпох, счи­
тал Толстой, они станут привычными нор­
мами поведения. Для человека 
христианской эры, которая длится две ты­
сячи лет, они являются истинами, но не 
стали повседневной привычкой. Поэтому 
возвещенные Иисусом Христом истины яв­
ляются испытанием свободы человека. По 
мнению Толстого, центральной является 
четвертая заповедь: «Не противься зло­
му», налагающая запрет на насилие. Ветхо­
заветный закон, осуждавший зло и наси­
лие в целом, допускал, что в определенных 
случаях они могут быть использованы во 
благо — как справедливое возмездие (та­
лион): «око за око». Иисус Христос отменя­
ет этот закон. Он считает, что насилие не 
может быть благом никогда, ни при каких 
обстоятельствах, к помощи насилия нель­
зя прибегать даже тогда, когда тебя бьют и 
обижают («кто ударит тебя в правую щеку 

твою, обрати к нему и другую» — Мф. 5:39). 
Насилие — это внешнее воздействие, ко­
торое необходимо, когда у людей нет вну­
треннего согласия и когда человек не хо­
чет делать то, к чему его принуждают.  
В таком понимании насилие совпадает со 
злом и оно противоположно любви. Лю­
бить  — значит делать так, как хочет дру­
гой, подчинять свою волю воле другого. 
Основное произведение Толстого, в кото­
ром излагается концепция ненасилия, на­
зывается «Царство Божие внутри нас». 
Благодаря непротивлению человек при­
знает, что вопросы жизни и смерти нахо­
дятся за пределами его компетенции, он 
отказывается от того, чтобы быть судьей 
по отношению к другому. Человек, соглас­
но учению Толстого, призван бороться со 
злом в самом себе. В конце позапрошлого 
столетия это учение Толстого вызвало 
огромное сочувствие со стороны проте­
стантов различных толков. В Ясную Поляну 
к писателю приходило множество пред­
ставителей протестантских деноминаций. 
Писатель неоднократно заступался перед 
властями за протестантов, которые отка­
зывались служить в армии. Благодаря его 
заступничеству молокане получили воз­
можность эмигрировать в Канаду.

С. С. Бычков

НЕРИМСКИЕ КАТОЛИКИ И ПРОТЕСТАН-
ТИЗМ — см. Протестантизм и неримские 
католики.

НЕСИБ (Nesib) Онисим (1856–1931) — эфи­
опский лютеранский миссионер. Родился 
в племени оромо. Был похищен работор­Непротивление

говцами, выкуплен представителем хри­
стианской миссии. В 1872 принял крещение. 
Учился в миссионерской семинарии в 
Швеции. Перевел Библию на язык оромо, 
считается основоположником литературы 
народа оромо. В Евангелической лютеран-
ской церкви в Америке Н. считается святым. 
См. также ст. Протестантизм в Эфиопии.

Осн. соч.: The Galla Spelling Book. Mon­
cullo, 1894.

О. В. Куропаткина

НЕССЕЛЬРОДЕ (Nesselrode) Карл Васи-
льевич (Карл Роберт; 1780–1862)  — рос­
сийский государственный деятель-проте­
стант. Родился на борту британского 
корабля в порту Лиссабона. В 1845 кан­
цлер иностранных дел, в 1796–99 фли­
гель-адъютант по флоту и дежурный при 
императоре. С 1801 в Коллегии иностран­
ных дел, с 1811 статс-секретарь императора. 
В 1814 подписал с А. К. Разумовским Париж­
ский мирный договор. В 1814–16 управляю­
щий Коллегией иностранных дел, в 1816–56 
управляющий Министерством иностран­
ных дел, в 1848–62 председатель Комитета 
финансов, в 1858–62 председатель Комите­
та железных дорог. Кавалер ордена Андрея 
Первозванного. Выступил против подавле­
ния Бельгийской революции и за призна­
ние Луи-Филиппа французским королем, 
проводил осторожную политику на Даль­
нем Востоке. Активно интересовался сель­

ским хозяйством. Умер в Санкт-Петербур­
ге, похоронен на Смоленском лютеранском 
кладбище. См. также ст. Протестантизм в 
России.

Осн. соч.: Lettres et papiers du chancelier 
comte de Nesselrode, 1760–1850. P. 1904–10. 
Vol. 1–10.

О. В. Куропаткина

НЕТЕИСТИЧЕСКИЕ КВАКЕРЫ — см. Кваке-
ры нетеистические.

НЕТЕИСТИЧЕСКИЙ ГУМАНИЗМ — см. Гу-
манизм религиозный.

НЕТЕИСТИЧЕСКИЙ ТЕИЗМ (англ. Non-
theistic Theism)  — пантеистическая кон­
цепция радикального теолога Д.  Зёлле,  
в соответствии с которой божественное 
полностью сводится к человеческому. Кон­
цепция, разрабатываемая Зёлле в рамках 
ее доктрины посттеистической теологии, 
изложена в таких работах, как «Страдание» 
(1973), «Путешествие» (1975), «Выберите 
жизнь» (1980). Согласно Зёлле, Бог, отнюдь 
не обладающий трансцендентным суще­
ствованием, — это воплощенная справед­
ливость и свободная от власти любовь,  
а грех — общественный климат, в котором 
человек является врагом человеку. Отсю­
да следует необходимость установить гар­
монию человека и природы, основанную 
на любви к творению Бога.

И. И. Иванова

НЕТЕИСТСКИЕ КВАКЕРЫ  — см. Квакеры 
нетеистические.

НЕФФ (Neff) Феликс (1798–1829) — швей­
царско-французский реформатский пропо-
ведник. Родился в Женеве. В 1815 поступил 
в армию, в 1817 стал сержантом артилле­
рии. В 1819, пережив обращение религиоз-
ное под влиянием движения Réveil, стал 
странствующим проповедником, в 1823 
принял ординацию как служитель и стал 
трудиться во французской коммуне Фрейс­
синьер. Подражая Ж.-Ф.  Оберлину, Н. дей­
ствовал как пастор, школьный учитель, 
инженер и агроном. За масштабность сво­
их трудов был прозван «апостолом Альп». 
Будучи сам веротерпимым, критиковал 
С. Малана за догматизм. Написал размыш­
ления о Первом послании к Коринфянам 
(см. Послания к Коринфянам) и Послании 
Иакова. Умер в Женеве.

Осн. соч.: Lettres de Félix Neff. 2 t. Genève, 
Paris, 1842.

О. В. Куропаткина

НЕЧЕСТИВЦЕВ БИБЛИЯ — см. Библия не-
честивцев.

НИ (Nee) Вочман (1903–1972) — китайский 
проповедник, евангелист, миссионер, уз­
ник за веру религиозную. В 1920 испытал 
духовное возрождение и присоединился к 
Церкви небесного покоя в Фучжоу. Испы­
тал влияние М. Э. Барбер. В 1922 стал про­
водить внеконфессиональные собрания, 
положившие начало движению «Помест-
ной церкви» в Китае. Н. основал церкви по 
всему Китаю и провел много конференций 
и семинаров по изучению Библии и для 
церковных работников в Шанхае.  В апреле 
1952 Н. был схвачен и посажен в тюрьму по 
сфабрикованному обвинению в шпиона­
же, находился в тюрьме до самой смерти.

Осн. соч.: Нормальная жизнь христиани­
на. Анахайм, 1993; Славная церковь. М., 1995.

А. С. Комаров

НИАГАРСКИЕ ПРОРОЧЕСКИЕ КОНФЕРЕН-
ЦИИ (англ. Niagara Conferences) — ежегод­
ные межконфессиональные летние фору­
мы, проводившиеся в 1868–1901, с 1883 до 
1901 местом их проведения стала Ниага­
ра-он-зе-Лейк (Онтарио). Инициатором 
Н.п.к. выступила группа сторонников тео­
лога Д.  Брукса, опубликовавшего в 1878 
«Ниагарское исповедание», основанное на 
эсхатологических идеях Д. Н. Дарби. Н.п.к. 
сыграли значительную роль в распростра­
нении диспенсационализма среди англоя­
зычных протестантов (С.  Скоуфилд). Они 
также сформировали союз консервативно 
настроенных общин, в рамках которого в 
начале 20 в. возник фундаментализм про-
тестантский.

О. В. Несмиянова, А. М. Семанов

«НИАГАРСКОЕ ИСПОВЕДАНИЕ» (1878) — 
см. в ст. Ниагарские пророческие конферен-
ции.

НИБУР (Niebuhr) Карл Пауль Рейнхольд 
(1892–1971) — американский теолог и фи­
лософ, старший брат Х. Р. Нибура. Родился 
в Райт-Сити (Миссури) в семье немецкого 
евангелического пастора. Обучался в Эл­
мхерст-колледже и семинарии теологиче-
ской «Эдем», в 1913 после смерти отца стал 
служителем на его кафедре, а два года спу­
стя по окончании аспирантуры в Йеле — 
пастором в Детройте, где его община вы­
росла с 60 до 700 человек и состояла 
преимущественно из рабочих. В сложной 
социальной обстановке Н., отвергнув оп­
тимизм социального евангелизма как наи­
вный, на некоторое время примкнул к хри-
стианскому социализму и пацифизму 
религиозному, критиковал капитализм и се­
грегацию и даже призывал к синтезу идей 
Реформации и Ренессанса. Тем не менее в 
дальнейшем, увлекшись трудами Августи­
на, Ж.  Кальвина, С.  Кьеркегора и К.  Барта,  

Онисим Несиб. Фотограф А. Вальстрём  
Ок. 1876-1881

Могила Карла Нессельроде.  
Смоленское лютеранское кладбище. 
Фотограф В. Муратов. 1980



56 57

ОБНАЖЕНИЕ АЛТАРЯ ОБРАЩЕНИЯ СВЯТОГО ПАВЛА ДЕНЬ

униформу темно-синего цвета, погоны с 
широким просветом (у солдат  — синего 
цвета без эмблем, у офицеров — красного, 
с эмблемой в виде герба организации), ше-
стиугольные петлицы с первой буквой 
слова спасение, нарукавные знаки в виде 
красного щита с надписью «Армия спасе-
ния», фуражки и шляпы форменного об-
разца. Для священнослужителей Новоапо-
стольской церкви обязателен черный ко-
стюм. Существенную роль в избираемой 
форме пасторского облачения играет 
специфика этнических и социокультурных 
традиций страны, где действуют проте-
стантские церкви. В регионах с преоблада-
нием ислама или восточных духовных си-
стем протестантские служители, как пра-
вило, стараются не выделяться внешне и 
используют элементы местной одежды. За 
целостью О. в англиканстве и лютеранстве 
следит ризничий.

М. Ю. Смирнов, О. В. Куропаткина

ОБЛИЧЕНИЕ — см. в ст. Церковная дисци-
плина.

ОБНАЖЕНИЕ АЛТАРЯ (англ. Stripping of 
the Altar)  — обряд (см. Обряды проте-
стантские), который проводится в англи-
канстве, методизме и лютеранстве в Ве-
ликий четверг — снятие всех облачений с 
алтаря (в методизме — кроме алтарного 
креста и изображений Страстей Хри-
стовых).

О. В. Куропаткина

ОБНОВИТЕЛЬ ОБЩЕСТВА (англ. Renewer 
of the society) — в англиканстве чин свя-
тых, к которым относятся социальные 
реформаторы, руководствующиеся хри-
стианской верой. К О.о. относятся средне-
вековая святая Елизавета Венгерская,  
а также аболиционисты (см. Христианский 
аболиционизм) Г. Табмен и С. Трут, норвеж-
ский реформатор Х.  Хауге, основополож-
ник современной диаконии К.  Флиднер, 
правозащитник М. Л. Кинг.

О. В. Куропаткина

ОБНОВИТЕЛЬ ЦЕРКВИ (англ. Renewer of 
the church) — в ряде американских люте-
ранских церквей чин святых, которые ре-
формировали современную им церковь.  
К О.ц. относятся основатели монашества 
Антоний Великий и Пахомий Великий, 
средневековые миссионеры Колумба Ир-
ландский и Айдан Линдисфарнский, сред-
невековый ученый Беда Достопочтенный, 
мистики Бригитта Шведская, Клара Ассиз-
ская и Юлианна Норвичская, реформато-
ры М.  Лютер, Ж.  Кальвин, О. и Л.  Петри, 
католические святые Контрреформации 

Тереза Авильская и Хуан де ла Крус, а так-
же Н.  Л.  Цинцендорф, Дж.  Уэсли, Ч.  Уэсли, 
И. К. В. Лёе, Н. Грундтвиг.

О. В. Куропаткина

«ОБОРОТ ВРЕМЕН» (дат. Tidehverv, 
Tidehvervsbevsgelsen; англ. Turn of Times) — 
название движения неоортодоксальной 
теологии в датском протестантизме и 
его печатного органа. Основанное в 1926 
Н.  И.  Хейе (1891–1974) и К.  О.  Ларссоном 
(1899–1964) в рамках европейской неоор-
тодоксии протестантской, движение 
«О.в.» находилось под сильным влиянием 
экзистенциалистских идей С.  Кьеркегора, 
некоторых положений грундтвигианства 
и учения о двух царствах. В отличие от 
остальной европейской неоортодоксии, 
оно в значительной степени утратило свой 
академизм и к концу 20 в. превратилось в 
движение религиозно-политического ха-
рактера. В «О.в.» участвовал философ и те-
олог К.  Лёгструп. Такие лидеры «О.в.» на 
данном этапе, как С. Краруп и Е. М. Лангбал-
ле, сумели сделать многие идеи «О.в.» пун-
ктами программы Датской народной пар-
тии, осуществляющей через парламент 
страны консервативную политику.

И. И. Иванова

ОБРАЗОВАНИЕ ПРОТЕСТАНТСКОЕ — см. 
Протестантское образование.

ОБРАЗОВАНИЕ ПРОТЕСТАНТСКОЕ В РОС-
СИИ — см. Протестантское образование 
в России.

ОБРАЩЕНИЕ РЕЛИГИОЗНОЕ (греч. 
Μεταστροφή, лат. Conversionem)  — поня-
тие, характеризующее опыт сознательного 
восприятия веры религиозной и начало ду-
ховной жизни в христианстве (основанное 
на таких текстах, как Евангелие от Матфея, 
Мф. 18:3). В древней и средневековой церк-
ви О.р. связывалось с участием в христиан-
ских таинствах: крещения, конфирмации и 
Евхаристии (см. в ст. Евхаристия в проте-
стантизме). Особую значимость О.р. полу-
чает в протестантизме, где оно характе-
ризуется некоторыми чертами, отличными 
от других христианских традиций. Созна-
тельному О.р. стали уделять принципиаль-
ное внимание уже М. Лютер (см. концепция 
Anfechtungen) и деятели Реформации 16 в., 
которые видели в нем сущность подлин-
ного христианства и знак принадлежно-
сти к невидимой церкви как союзу истин-
но верующих с Иисусом Христом и друг с 
другом (см. Видимая и невидимая церковь).  
В дальнейшем О.р. стало принципиальным 
практически во всех течениях Второй вол-
ны Реформации, особенно у пиетистов, 
баптистов, методистов и ривайвелистов,  
а также в евангеликализме. В классическом 
виде модель О.р. в протестантизме (присут-
ствующая уже в опыте в башне Лютера и 
описанная, например, в «Милости Божией к 

величайшему грешнику» Д. Баньяна) пред-
ставляет собой последовательный духов-
ный опыт, включающий острое пережива-
ние человеком своей греховности и вины, 
заставляющее его искать благодати Божь-
ей и оправдания через заместительную 
жертву Христа, что в итоге приводит хри-
стианина к стремлению жить в святости и 
подчинить все аспекты своей жизни служе-
нию Богу. Ф. Меланхтон ввел термин Hoc est 
Christum cognoscere, beneficiis eius cogni  — 
для О.р. необходим личный опыт взаимоот-
ношений с Богом. Наиболее последователь-
ным стал подход к О.р. у части пуритан (в 
особенности новоанглийской теологии), ко-
торые ставили сознательное О.р. с устной 
или письменной фиксацией опыта услови-
ем вхождения в общину и участия в таин-
ствах (см. Обряды протестантские). В даль-
нейшем это привело к попыткам (например, 
у Д. Эдвардса) возродить подход к церков-
ному членству только для обращенных, что 
отвергалось большинством общин, однако 
дало импульс к активной проповеди О.р. 
представителями многих протестантских 
направлений 19–20 вв., убежденными, что 

«слышание Евангелия» налагает на челове-
ка особую ответственность и обязывает его 
обратиться; способствование О.р. других 
людей стало называться души завоевание. 
Для О.р. в таких направлениях есть специ-
альная молитва покаяния. В целом, напри-
мер, в пиетизме и ривайвелизме акцент де-
лается на необходимость сознательного 
О.р., которое из номинального члена цер-
ковной общины, принадлежащего к ней по 
рождению или семейной традиции, должно 
сделать истинно верующего, живущего по 
заповедям Христа. Такой подход может не 
связывать О.р. с внешними знаками в виде 
таинств, хотя в ряде деноминаций (часть 
баптистов, пятидесятники) сопровождает-
ся требованием повторного крещения для 
всех обращенных. Во 2-й половине 17 в. и 
особенно в 18 в., в связи с появлением 
баптизма и методизма, встал вопрос о со-
отношении веры и воли, акцент на которую 
делается в арминианстве, амиральдизме и 
у Дж. Уэсли, который полагал, что человек 
сам может способствовать своему О.р., при-
влекая благодать. В пятидесятничестве 
завершением О.р. является крещение Свя-

тым Духом (отличное от водного креще-
ния). Напротив, радикальные кальвинисты 
(Дж. Гилл, Дж. Филпот) выработали модель 
О.р. как ответа на действие благодати не-
преодолимой, предшествующее вере. В це-
лом О.р. является довольно многообраз-
ным явлением и по-разному трактуется в 
различных направлениях и деноминациях, 
однако всегда предполагает, что пережива-
ние греха и искупления во Христе имеет со-
знательный и личный, а не только общин-
ный характер.

О. В. Несмиянова, А. М. Семанов

ОБРАЩЕНИЯ СВЯТОГО ПАВЛА ДЕНЬ (лат. 
Conversio Pauli) — праздник, отмечаемый 
25 января в лютеранской и англиканской 
церквях в честь обращения в христианство 
апостола Павла. О.с.П.д. завершает неделю 
молитв о единстве христиан. О.с.П.д. от-
мечался в сельской Англии как день, в ко-
торый определяется, будет ли дальше хо-
рошая погода.

О. В. Куропаткина

Обращение св. Екатерины. Высокий алтарь в лютеранской церкви Св. Екатерины  
в Бранденбурге. 15 в.

«Обращение святого Павла на пути в Дамаск». Художник Х. Спеккерт. Ок 1570-1577. Лувр



144 145

ПОКАЯНИЯ И МОЛИТВЫ ДЕНЬ ПОЛАН

посвященных правильному пониманию 
П.  Доктринально лютеранский подход к 
проблеме П. отражен в Аугсбургском испо-
ведании, которое делит П. на два аспекта: 
«раскаяние, то есть страх, поражающий 
совесть при познании греха», и веру в 
прощение грехов ради Христа, которая 
«утешает совесть и освобождает от ужаса». 
Таким образом, проблематика П. в люте-
ранстве исходит из понимания, что даже 
искупленный человек подвластен закону 
(против антиномистов; см. Антиномизм)  
и познание невозможности исполнения 
закона ведет к пониманию собственной 
греховности и необходимости постоянно­
го П. (против некоторых анабаптистов). 
П. — необходимый элемент оправдания и 
возрождения. В других вариантах проте-
стантизма, например у Ж. Кальвина, ве­
ра предшествует П., поскольку ни один 
этап духовной жизни невозможен без 
благодати, даруемой изначально. В целом 
Кальвин определял П. как «истинное об­
ращение нашей жизни к Богу, основанное 
на страхе перед Ним и заключающееся в 
умерщвлении плоти и ветхого человека  
и в оживотворении Духом». Этот подход 
был воспринят реформатской, пресвите­
рианской и пуританской традициями 
(У.  Перкинс, Т.  Уотсон и др.), создавшими 
уникальную культуру П. как процесса, ох­

ватывающего всю жизнь. Подобный акцент 
на П. как на непрерывный процесс духов­
ного развития был развит и во Второй 
волне Реформации, особенно в пиетизме и 
ривайвелизме (Д.  Уайтфилд, Д.  Эдвардс, 
С. Дэвис), действующих в условиях разви­
вающегося секуляризма. В ряде случаев в 
18–19 вв. призыв к П. приобретает не толь­
ко острую эмоциональную окраску, веду­
щую к религиозному кризису и обращению 
религиозному и рождению свыше, но и со­
провождается мучительным переживани­
ем своей греховности (см. Грех), вплоть до 
ощущения полной религиозной оставлен­
ности. Одновременно с этим в 19–20  вв.  
в ряде арминианских и либеральных на­
правлений П. воспринимается лишь как 
начало христианской жизни, в дальней­
шем не оказывающее серьезного влияния 
на духовную жизнь (что критикуется кон­
сервативными церквями. Выражением П. 
может быть пост религиозный. В ряде лю­
теранских церквей для напоминания веру­
ющим о П. отмечается Покаяния и молит-
вы день.

О. В. Несмиянова, А. М. Семанов

ПОКАЯНИЯ И МОЛИТВЫ ДЕНЬ (нем. Tag 
der Buße und des Gebets) — памятный день 
в лютеранстве, который верующим пред­

лагается провести в размышлениях о сво­
ей греховности. Отмечается в среду перед 
последним воскресеньем церковного года. 
П. и м.д. наиболее популярен в Германии, 
Швейцарии, Австрии.

О. В. Куропаткина

ПОКЛОНЕНИЕ (англ. Worship)  — 1) сино­
ним адорации; 2) в ряде церквей Второй 
волны Реформации и Третьей волны Рефор-
мации — часть богослужения, где, в отли­
чие от прославления, играется более спо­
койная и медитативная музыка.

О. В. Куропаткина

ПОКЛОНЕНИЕ ВОЛХВОВ (греч. Λατρεία 
των Μάγων, лат. adoratio magis — эпизод, 
описанный в Евангелии от Матфея (Мф. 
2:1–11), часть истории Рождества Христо-
ва. Мудрецы с Востока, увидев на небе 
звезду Спасителя мира, пришли в Вифлеем 
поклониться Иисусу Христу. П.в. — менее 
популярная тема в протестантском ис-
кусстве по сравнению с католической тра­
дицией; тем не менее П.в. изображали 
А. Дюрер, П. Брейгель Старший, Г. Гольбейн 
Младший, М. Хемскерк, Рембрандт и Ю. Ка-
рольсфельд; И. С. Бах посвятил П.в. церков-
ную кантату. С П.в. связан обычай делать 

рождественскую звезду (см. Моравская 
звезда), который впервые возник в Морав-
ской церкви.

О. В. Куропаткина

ПОКОК (Pococke) Эдуард (1604–1691) — ан­
глийский священнослужитель, теолог и би­
блеист (см. Библеистика). Родился в Ок­
сфорде. Учился в колледже Крайст-Чёрч 
Оксфордского университета, был там науч­
ным сотрудником. В 1630 капеллан англий­
ской фактории. Издал Пешитту (сирийский 
перевод Библии) с отсутствовавшими там 
ранее Вторым посланием Петра, Вторым и 
Третьим посланиями Иоанна и Посланием 

Иуды. В 1636 глава кафедры арабского язы­
ка в Оксфорде, в 1637–40 отправился на ис­
следования в Константинополь, в 1648–49 
глава кафедры иврита Оксфордского уни­
верситета. Общался с Дж. Оуэном и Дж. Сел-
деном. Во времена Английской революции 
испытывал гонения. Написал предисловие 
к Пятикнижию (см. Канон ветхозаветный) 
на арабском языке, писал сочинения об 
арабах, комментировал книги Михея, Мала-
хии, Осии и Иоиля. Перевел на арабский 
язык сочинение Г.  Гроция «Об истине хри­
стианской религии». Умер в Оксфорде.

Осн. соч.: Lexicon heptaglotton. L., 1669.
О. В. Куропаткина

ПОКОЯ ВРЕМЯ — см. Время покоя.

ПОЛАН (Polanus) фон Полансдорф Аманд 
(1561–1610)  — немецкий теолог раннере­
форматской ортодоксии (см. в ст. Проте-
стантская ортодоксия), профессор тео-
логии и экзегетики Ветхого Завета в 
Базельском университете, зять С.  Гринея.  
В 1577–84 занимался своим образованием 
(в Троппау, Бреслау (ныне Вроцлав, Поль­
ша), Тюбингене, Базеле, Женевском универ-
ситете). В 1584–90 был домашним учите­
лем в Гейдельберге и Базеле. С 1596 и до 
конца жизни профессор Базельского уни­
верситета. Здесь П. занимал также долж­
ности декана теологического факультета 
(в 1598–1600 и 1601–09) и ректора (в 1600 
и 1609). Был учителем И. Воллебия. В своих 
многочисленных теологических сочине­
ниях П. был сосредоточен на христоло-
гии, доктрине предопределения и этике, 
уделяя большое внимание методологии, 
основанной на логике Аристотеля и 
П.  Рамуса, и полагая, что практическое 
значение теологии заключено и в вере, 
и в благочестивой жизни (см. Благоче-
стие). Наиболее значительными работа­
ми П. стали «Состав теологии» 1590) и 
«Система христианской теологии» (1609). 
Кроме того, П., опираясь на Библию Лю-
тера, сделал кальвинистский перевод 
Библии на немецкий язык (1603). Написал 
толкование на книгу Иезекииля. Умер в 
Базеле.

Осн. соч.: Syntagma theologiae chris­
tianae juxta leges ordinis methodis confor­
matum. Hanoviae, 1609.

И. И. Иванова

ПОЛАНУС Амандус — см. Полан Аманд.
«Поклонение волхвов». Центральная панель алтаря Трёх королей. Художник Г. Мемлинг. Ок. 1470. Музей Прадо

«Поклонение волхвов». Художник Л. Кранах Старший. Ок. 1520-1525.  
Церковь Св. Вацлава, Наумбург

Амандус Полан.  
Неизвестный художник. 16 или 17 в.



216 217

ПРОТЕСТАНТИЗМ В РОССИИ﻿ПРОТЕСТАНТИЗМ В РОССИИ

Р. Х.  Баур, Я. В.  Брюс, К. И.  Крюйс, Д. Г.  Мес-
сершмидт, Ф.  И.  Миллер, А.  И.  Остерман, 
Х. А. Миних, Г. К. Кейзерлинг, К. Г. Лёвенволь-
де, реформаты В.  И.  Геннин и Ф.  Лефорт, 
меннонит Н. Л. Бидлоо). Гарантии веротер-
пимости для иностранцев были закрепле-
ны в манифесте от 16 апреля 1702. Числен-
ность протестантов в России существенно 
увеличилась после того, как в результате 
победы в Северной войне к Российской 
империи отошли территории Ингрии, Эст-
ляндии, Лифляндии (1721), а также в начале 
19 в. после присоединения Финляндии 
(1809). Население этих территорий, по пре-
имуществу лютеране, получило право сво-
бодно исповедовать свою веру (не распро-
страняя ее среди православных). С 18 в. 
происходило знакомство образованных 
людей с протестантизмом: была переведе-
на и опубликована книга И.  Арндта «Об 
истинном христианстве», происходило зна-
комство с пиетистской духовностью (см. 
Пиетизм в России), в частности, к началу 
19 в. русские дворяне знали произведения 
Г. Терстегена. Екатерина II, приглашавшая 
в страну немцев-колонистов (лютеран, ре-
форматов, меннонитов) для создания се-
лений в Поволжье и на юге России, также 
предоставила им свободу вероисповеда-
ния (Манифест от 22 июня 1763). В конце  
18 в. в числе иностранных колонистов в 

России появились меннониты (по преиму-
ществу немцы и голландцы) и гуттериты. 
В 19 в. — начале 20 в. некоторые меннони-
ты занимались миссией среди народов 
России, в целом они остались замкнутым 
национально-религиозным сообществом. 
В 19 в. в Российской империи появились 
также баптисты, методисты, Армия спасе-
ния и др. В 19 в. единые правовые основы 
и общие правила существования ино-
странных протестантов определял «Закон 
о Евангелическо-лютеранской церкви» от 
28 декабря 1832. В соответствии с ним все 
лютеранские общины были организацион-
но объединены в консисториальные окру-
га (всего 8) и получили централизованное 
управление. Санкт-Петербургский и Мо-
сковский округа включали лютеранские 
общины внутренних губерний России. Во 
главе церкви стояла Генеральная конси-
стория, находившаяся в Санкт-Петербурге 
и подчинявшаяся императору через по-
средство министра внутренних дел. В со-
ставе Генеральной консистории было т. н. 
Особое заседание для управления рефор-
матскими приходами, расположенными в 
Прибалтике, Польше и других губерниях.  
В Санкт-Петербурге имелись три рефор-
матские церкви — французская, немецкая 
и голландская. В 1879 в качестве иностран-
ного исповедания был узаконен баптизм, 

однако принятый циркуляр МВД о духов-
ных делах баптистов не распространялся 
на выходцев из православия. Кроме ино-
странных исповеданий, широкое распро-
странение имело близкое к протестантиз-
му духовное христианство. В 1860–70-е 
появились первые общины русских проте-
стантов (см. Русский протестантизм). На 
юге России это были штундисты и бапти-
сты, на севере (например, в Санкт-Петер-
бурге) — евангельские христиане. В 1880-е 
в Российской империи появились адвен-
тисты седьмого дня, в 1910-е — пятиде-
сятники. За исключением баптистских об-
щин на Кавказе, в состав которых входили 
бывшие молокане, общины русских проте-
стантов получили право на законное суще-
ствование лишь после выхода Указа импе-
ратора Николая II «Об укреплении начал 
веротерпимости» от 17 апреля 1905. Со-
гласно этому документу, отпадение от пра-
вославия больше не подлежало преследо-
ванию, а «сектанты» (куда зачисляли и рус-
ских протестантов) получали право на 
создание общин, школ и т. д. Именной вы-
сочайший Указ от 17 октября 1906, данный 
Сенату, определял систему регистрации и 
деятельности общин русских протестан-
тов. Одновременно в Уголовном уложении 
1903 сохранялась ст. 90, регламентирую-
щая наказание за «совращение православ-

ных» в другое исповедание. В годы Первой 
мировой войны 1914–18 протестанты в 
России подвергались преследованиям как 
носители «немецкой веры». На рубеже 19–
20 вв. в Российской империи протестанты 
всех направлений, по официальным дан-
ным, составляли 4,85 % населения (ок. 5 млн 
человек) и имели около 4 тыс. храмов и 
молитвенных домов. Большинство состав-
ляли лютеране (из них около 80 % — нем-
цы, остальные — финны, эстонцы, латыши, 
шведы и др.). Нередко протестанты зани-
мали высокие посты в государстве, армии 
и флоте, руководили министерствами и 
ведомствами Российской империи. К про-
тестантским исповеданиям принадлежали 
известные дворянские роды, полководец 
М. Б. Барклай-де-Толли, выдающиеся море-
плаватели С. К. Грейг, В. И. Беринг, Ф. Ф. Бел-
линсгаузен, И.  Ф.  Крузенштерн, государ-
ственные деятели А. Х. Бенкендорф, К. Нес-
сельроде и С. Ю. Витте, поэты А. А. Дельвиг 
и О.  Э.  Мандельштам (см. Поэзия проте-
стантская), художник К. Брюллов (см. Изо-
бразительное искусство протестант-
ское), ювелир П.  Г.  Фаберже и другие вид-
ные деятели России. После Февральской 
революции 1917 Временное правитель-
ство приняло Постановление «Об отмене 
вероисповедных и национальных ограни-
чений» (20 марта 1917), а также Постанов
ление «О свободе совести» (14 июля 1917), 
что давало равноправие русским проте-
стантам. В первое десятилетие советской 
власти в результате распада Российской 
империи, потери территорий с много-
численным протестантским населением 
(Финляндия, Прибалтика и др.), разгрома 
национально-религиозных организаций, 
массовой эмиграции иностранцев проте-
стантизм становится все более русским 

явлением. В Декрете Совета Народных Ко-
миссаров «О свободе совести, церковных 
и религиозных обществах» (другое назва-
ние — «Об отделении церкви от государ-
ства и школы от церкви») от 20 января 
1918 протестантов в особенности каса-
лись статьи, отменявшие религиозную 
дискриминацию, узаконившие право на 
религиозную свободу и ведение религиоз-
ной пропаганды (закрепленное также в 
Конституции РСФСР 1918). Согласно Декре-
ту от 4 января 1919, христиане-пацифисты 
получали право на альтернативную служ-
бу. 1920-е были относительно благоприят-
ным временем для развития протестантиз-
ма в СССР. Протестанты проводили съезды 
и конференции, создавали молодежные 
объединения (см. Христомол), новые об-
щины, кружки, воскресные школы, бого-
словские курсы, трудовые артели, сель-
скохозяйственные коммуны (см. Коммуны 
протестантские), занимались миссио-
нерской, издательской, благотворитель-
ной деятельностью. Вместе с тем проте-
станты не были ограждены от преследова-
ний со стороны властей. Так, неоднократно 
подвергался арестам и ссылкам проповед-
ник пацифизма религиозного И.  Н.  Шилов.  
В 1923 была запрещена Армия спасения. 
Под нажимом властей руководители еван-
гельских христиан, баптистов, адвентистов 
седьмого дня, пятидесятников признали 
обязательной для своих последователей 
военную службу, хотя многие придержива-
лись пацифизма религиозного. В конце 
1920-х советское правительство перешло 
к тотальному наступлению на религию: бы-
ли закрыты большинство протестантских 
молитвенных домов, все периодические 
издания, учебные заведения, кооперати-
вы. Служители-иностранцы должны были 

покинуть страну или принять советское 
гражданство. К середине 1930-х в резуль-
тате массовых арестов прекратили суще-
ствование Союз баптистов, Союз христи-
ан евангельской веры, а Союз евангель-
ских христиан сохранил номинальное 
существование. К 1938 были закрыты все 
лютеранские церкви. Не осталось в РСФСР 
и реформатских церквей, хотя они сохра-
нились на территориях, вошедших в со-
став СССР в 1939–40. В 1940-е многие про-
тестанты стали жертвами массовых депор-
таций немцев, финнов-ингерманландцев, 
жителей Прибалтики и других категорий 
граждан. Вместе с тем в годы Второй ми-
ровой войны 1939–45 началось стихий-
ное возрождение протестантских общин 
и групп. В 1944 в рамках либерализации 
советской вероисповедной политики вла-
сти разрешили провести в Москве совеща-
ние евангельских христиан и баптистов 
для организации единого Совета еван-
гельских христиан и баптистов (с 1946 со-
юз «и» был заменен на «тире»). В послево-
енные годы Всесоюзный совет евангель-
ских христиан-баптистов (ВСЕХБ) стал 
крупнейшим протестантским объединени-
ем в СССР. Кроме евангельских христиан и 
баптистов, к нему на основе Августовского 
соглашения (1945) частично присоедини-
лись пятидесятники из Союзов христиан 
веры евангельской (ХВЕ) и христиан еван-
гельской веры (ХЕВ), в 1947 — евангельские 
христиане в духе апостолов, в 1963  — 
меннониты; кроме того, в организацию во-
шли малочисленные протестантские те-
чения («свободные христиане», молокане, 

Карта распространения протестантизма на территории России. Автор - И.А. Захаров. 
(В связи с отсутствием достоверных статистических данных по количеству протестантов в России, в основу легенды карты-плана распространения 
протестантизма в России положено количество официально зарегистрированных в стране протестантских религиозных организаций)

Церковь Филадельфия в Ижевске. Фотограф В. Бухаров. 2020

Титульный лист: Э. фон Муральт.  
«Хроника объединенной французской  
и тевтонской общины реформаторов  
в Санкт-Петербурге». Дерпт. 1842



242 243

ПРОТЕСТАНТСКАЯ ЦЕРКОВЬ В НИДЕРЛАНДАХ ПРОТЕСТАНТСКАЯ ЭТИКА

около 210 тыс. человек. П.ц.А.в.Э. и Л. уча-
ствует в работе межденоминационных 
объединений разных уровней — Всемир-
ном совете церквей, Протестантской фе-
дерации Франции, Всемирной лютеранской 
федерации, совместно с Реформатской 
церковью Эльзаса и Лотарингии — в Союзе 

протестантских церквей Эльзаса и Лота-
рингии; активно взаимодействует с Еванге-
лической лютеранской церковью Франции. 
В начале 1960-х П.ц.А.в.Э.  и Л. выступила 
соучредителем конференции церквей 
прирейнских областей Европы, в настоя-
щее время структура преобразована в 

территориальную группу Сообщества 
протестантских церквей Европы.

М. А. Жеребятьев

ПРОТЕСТАНТСКАЯ ЦЕРКОВЬ В НИДЕР-
ЛАНДАХ (нидерл. Protestantse Kerk in Ne
derland) — реформатско-лютеранская дено-
минация, образованная в 2004 в результате 
объединения Нидерландской реформат-
ской церкви, Реформатских церквей в Нидер-
ландах и Евангелической лютеранской 
церкви Королевства Нидерландов (Evange
lisch-Lutherse Kerk in het Koninkrijk der Ne
derlanden; см. Протестантизм в Нидерлан-
дах). В настоящее время насчитывает 1,6 млн 
прихожан в 2 тыс. конгрегаций, охватывая 
9,1 % населения и являясь второй по величи-
не церковью страны (после католической). 
Входит в состав Всемирного совета церквей, 
Всемирной лютеранской федерации, Конфе-
ренции европейских церквей, Всемирного 
сообщества реформатских церквей (World 
Communion of Reformed Churches).

И. И. Иванова

ПРОТЕСТАНТСКАЯ ЦЕРКОВЬ НИДЕРЛАН-
ДОВ — см. Реформатская церковь в Нидер-
ландах.

ПРОТЕСТАНТСКАЯ ЭСТЕТИКА  — сово-
купность принципов теологии и культуры, 
возникших в эпоху Реформации и разви-

вавшихся параллельно в различных на-
правлениях протестантизма. Общим 
принципом П.э. стало убеждение в невоз-
можности в силу греховности человека 
осуществить переход от видимого образа 
к духовной реальности. Избегая крайно-
стей иконоборчества, эстетика лютеран-
ства, выкристаллизовавшаяся в ходе ади-
афорических споров (см. Адиафора), до-
пускает определенное богослужебное 
использование искусства, полностью от-
рицая за ним сакральное назначение. Ис-
кусство и музыка в лютеранстве готовят к 
духовному восприятию. Напротив, эстети-
ка швейцарской Реформации принципи-
ально отвергала иконографию, скульптуру 
и религиозную живопись как средства вос-
приятия духовного мира и в дальнейшем 
сдержанно относилась к изобразительно-
му искусству, признавая за ним только 
светское, но не богослужебное назначе-
ние. При этом повседневность и трудовая 
деятельность понимаются как имеющие 
религиозный смысл, что особенно харак-

терно для эстетики Нидерландов «золото-
го века». В дальнейшем это убеждение 
оформилось в художественно-эстетиче-
скую систему, предполагающую (в т. ч. поз-
же в немецком идеализме) примат времен-
ного восприятия над пространственным, 
т.  е. словесного и вообще звукового ря-
да — над визуальным. В англоязычном ми-
ре, начиная с Д.  Нокса, этот подход был 
существенно усилен признанием т. н. регу-
лирующего принципа, исключавшего все 
художественные средства и возможности, 
кроме заложенных непосредственно в Би-
блии. С другой стороны, в пуританизме 
П.э. приобрела этический и отчасти ми-
стический характер, сосредоточившись 
на «красоте Христа» и эсхатологического 
«града на холме» (Д.  Флейвел, К.  Мэзер и 
др.), включая аллегории и духовный сим-
волизм («Путешествие Пилигрима в Небес-
ную Страну» Дж.  Баньяна, «Потерянный 
рай» Дж. Мильтона). В дальнейшем ново-
английская П.э. под влиянием философии 
английского эмпиризма делает акцент,  

с одной стороны, на гармонии творения и 
«Божественной красоте», восприятие кото-
рой доступно только верующим, а с дру-
гой — на страхе перед божественным мо-
гуществом (Д. Эдвардс). Влияние пиетизма 
на эстетику немецкого идеализма неодно-
значно (И. Кант, Ф. Шлейермахер). С одной 
стороны, П.э. придается все более нрав-
ственный характер, с другой — немецкий 
идеализм вносит в П.э. ряд новых фило-
софских принципов (так, принцип незаин-
тересованного созерцания Канта можно 
назвать результатом рецепции лютеран-
ской адиафоры Просвещением). Это на-
шло отражение в П.э. 19 в. Эстетические 
принципы либерального протестантиз-
ма в 19 в. — начале 20 в. основывались на 
подчеркивании человеческого образа 
Христа как морального и культурного 
идеала для обращения и перерождения 
грешника. Реформатская эстетика 19–20 вв. 
в свою очередь во многом отталкивалась 
от критики рационализма и либерализма. 
Для А.  Кайпера и Нидерландской школы 
теологии, отвергавших в рамках сферно-
го подхода выведение искусства из по-
знания, прекрасное «объективно суще-
ствует, выражая Божье совершенство».  
В 20 в. П.э. поднимает вопросы о влиянии 
искусства на теологию (П. Тиллих) и теоло-
гии на художественную культуру (Х. Кокс), 
о роли воображения в теологии (А.  Ма-
кинтайр) и религиозном сознании (Г. ван 
дер Леув). Х. Рокмакер в книге «Современ-
ное искусство и смерть культуры», а так-
же Ф. Шейфер в целом ряде работ развер-
нули с реформатских позиций острую 
критику искусства 20 в. См. также ст. Изо-
бразительное искусство протестант-
ское; Музыка протестантская; Проте-
стантская культура.

О. В. Несмиянова, А. М. Семанов

ПРОТЕСТАНТСКАЯ ЭТИКА  — совокуп-
ность моральных принципов, сформиро-
ванных в период Реформации и развитых в 
различных протестантских направлениях. 
Основной особенностью П.э. является от-
сутствие различий в требованиях к раз-
ным религиозным группам, а общие хри-
стианские требования в силу концепции 
священства всех верующих во всей полно-
те распространяются на всех членов об-
щины. Так, в П.э. отсутствуют особые обе-
ты для священников (целибат существует 
только как добровольный выбор отдель-
ных людей или принцип жизни в некоторых 
коммунах  — см. Пиетизм радикальный, 
Шейкеры, Скопцы и др.), а монашество было 
возрождено только в 19 в. (см. Монаше-
ство протестантское, Ордены проте-
стантские). Существует общепротестант-
ский принцип возведения гражданской и 
трудовой деятельности в ранг религиозного 

Национальный центр Протестантской церкви в Нидерландах, Утрехт

«Зимний пейзаж с катающимися на льду». Художник Х. Аверкамп. Ок. 1608. Государственный музей Амстердама

«Шахматисты». Художник К. де Ман. 17 в. Музей изобразительных искусств, Будапешт



254 255

ПРОТЕСТАНТЫ ПРОХАНОВЦЫ

в 1730 — школа при церкви святых Петра  
и Павла (Петришуле), которую окончили,  
в частности, М. П. Мусоргский и Л. Н. Бенуа, 
в 1908 в Москве реформаты открыли свое 
училище. Образовательные программы 
второго типа существовали с 19 в.  — так, 
лютеранские пасторы получали образова-
ние в двух университетах: Юрьеве (ныне — 
Тарту) и Гельсингфорсе (ныне  — Хельсин-
ки). В 1-й трети 20 в. П.о. в Р. переживало 
расцвет: в 1913–29 работали т.  н. библей-
ские курсы для проповедников-евангели-
стов, открытые И. С. Прохановым, в 1925–34 
в Ленинграде действовала лютеранская се-
минария теологическая; для пятидесятни-
ков в России в 1930–35 работал Данцигский 
библейский институт, открытый Г. Г. Шмид-
том. Все протестантские образовательные 
программы были закрыты в результате го-
нений и были полноценно возобновлены 
только в 1990-е. В настоящее время П.о. в Р. 
осуществляется на разных уровнях. Для де-
тей существуют воскресные школы; обуче-
ние взрослых вере религиозной осущест-
вляется в процессе катехизации, для более 
глубокого уровня существуют библейские 
школы (см. Библейские колледжи). Также у 
разных деноминаций существуют высшие 
учебные заведения: у лютеран — Теологи-
ческая семинария Евангелическо-лютеран-
ской церкви России, Теологический институт 
Евангелическо-лютеранской церкви Ингрии; 
у пресвитериан — Московская пресвитери-
анская духовная академия; у баптистов  — 
Московская богословская семинария еван-
гельских христиан-баптистов; у евангель-
ских христиан  — Московская семинария 
евангельских христиан; у методистов — Бо-
гословская семинария Российской объеди-
ненной методистской церкви; у уэслиан 
(см. Уэслианство) — Веслианский колледж 
во Владимире (см. Христианский евангель-
ский веслианский колледж во Владимире);  
у адвентистов седьмого дня — Заокская ду-
ховная академия адвентистов седьмого 
дня; у пятидесятников — Московский тео-
логический институт, Евроазиатская бого-
словская семинария, Библейская семинария 
христиан веры евангельской (г. Тюмень). Так-
же существуют два вуза, которые принима-
ют христиан разных конфессий  — Кубан-
ский евангельский христианский универси-
тет и Санкт-Петербургский христианский 
университет.

О. В. Куропаткина

ПРОТЕСТАНТЫ ЛИТУРГИЧЕСКИЕ  — см. 
Литургические протестанты.

ПРОТЕСТАНТЫ МАГИСТЕРИАЛЬНЫЕ  — 
см. Магистериальные протестанты.

ПРОТЕСТАНТЫ МАГИСТРАЛЬНЫЕ — см. 
Магистральные протестанты.

ПРОТЕСТАНТЫ ОСНОВНЫЕ  — см. в ст. 
Магистральные протестанты.

ПРОТЕСТАНТЫ ТРАДИЦИОННЫЕ — см. в 
ст. Магистральные протестанты.

ПРОТТЕН (Protten) Ребекка Фрейндлих 
(1718–1780) — протестантский миссионер. 
Родилась в семье африканки и европейца 
на острове Антигуа, в шесть или семь лет 
похищена и продана в рабство, в 1730 по-
лучила свободу. Обращена в христианство 
реформатским служителем, крещена в ка-
толической церкви. С 1730-х жила и пропо-
ведовала на острове Сент-Томас. С 1732 
служитель Моравской церкви. В 1742 была 
депортирована по обвинению в подстре-
кательстве рабов к мятежу, с этого време-
ни жила в Германии. В 1756 выслана вместе 
со своим мужем К. Проттеном из коммуны 
гернгутеров Н.  Цинцендорфом. В 1765 пе-
реехала в Кристиансборг (сейчас Осу, Га-
на), где и умерла. Литературного наследия 
не оставила.

О. В. Куропаткина

ПРОФЕТИЗМ (от др.-греч. προφήτησ  — 
прорицатель, пророк)  — пророческое 
служение, учение пророков и их предска-
зания, основанные на вере в божествен-
ное Откровение. В Библии, особенно в 
Ветхом Завете, П. имеет большое значе-
ние (см. в ст. Пророки библейские). П. часто 
выходит за рамки религиозной сферы и в 
этом случае может пониматься как общее 
видение и предсказание будущего. Приме-
рами П. в истории протестантизма могут 
служить Цвиккауские пророки, ранний ана-
баптизм, пуританское пророчество (см. 
Пророчествование в пуританизме), а так-
же движение, возникшее на юге Франции 
после отмены Нантского эдикта (Фонтен-
бло эдикт, 1685). П. молодых и неграмотных 
пророков, пророчествовавших на француз-
ском и предвещающих «падение Вавилона», 
был встречен отмежеванием от них как ка-
толиков, так и протестантов. Появившись 
изначально в области Дофине в 1688, дви-
жение распространилось в Виваре и приве-
ло к войне камизаров 1702–05, после этого 
прекратило свое существование.

М. В. Воробьева

ПРОХАНОВ Иван Степанович (1869–
1935) — русский протестантский религиоз-
ный деятель, создатель Всероссийского со-
юза евангельских христиан. Родился во 
Владикавказе в семье духовных христиан 
(молокан), был крещен в 17 лет. Окончил 
Санкт-Петербургский практический тех-
нологический институт, симпатизировал 
народникам, уже в 1889 начал вместе с 
группой верующих нелегально издавать в 
Санкт-Петербурге журнал «Беседа». Посе-
щал собрания Н. Ф. Ливен. В 1893 П. выпу-
стил первый сборник духовных стихов,  
а через год переехал в Симферополь, где 
создал русско-украинскую протестант-

скую общину «Вертоград» (ее членом бы-
ла, например, З. Н. Некрасова — вдова по-
эта). Однако эта община просуществовала 
недолго, и в феврале 1895 П. из-за религи-
озных преследований был вынужден уе-
хать из России — сначала в Швецию, затем 
в Германию, Париж и, наконец, в Велико-
британию, где он обучался на годичных 
баптистских теологических курсах в Бри-
столе и познакомился с проповедниками 
из многих стран Европы. В 1898 П. вернул-
ся в Российскую империю, в Латвию, где 
работал инженером-железнодорожником 
и преподавал в Рижском политехническом 
институте, из которого, однако, в 1901 был 
уволен как «сектант». К концу 19 — началу 
20 в. относится расцвет литературного 
творчества П. Он написал гимн «Порочный 
град суетной», пересказывающий «Путеше-
ствие Пилигрима в Небесную Страну» 
Дж. Баньяна. П. собрал и в 1902 издал сбор-
ник духовных песен «Гусли» из 507 гимнов 
(частично используемый в баптистских  
и других протестантских церквях России и 
СНГ до настоящего времени), а в 1905 выпу-
стил и свой сборник стихотворений «Стру-
ны сердца» (в дальнейшем он издал еще 
ряд сборников духовных песен и гимнов; 
см. также ст. Поэзия протестантская). По-
сле ослабления религиозной нетерпимо-
сти в 1905 П. активно занялся миссионер-
ской деятельностью и организацией про-
тестантских общин. Так, он участвовал в 
создании в 1907 Русского евангельского сою-
за и составил проект его устава, в 1909 по-
мог организовать Христомол. В 1906 П. на-
чал издавать журнал «Христианин» — один 
из первых органов русской протестантской 
прессы, и его приложение «Братский ли-
сток», в 1908 — журнал «Сеятель», в 1909 — 
«Молодой виноградник», приложение к 
журналу «Христианин», а с 1910  — газету 
«Утренняя звезда». В ноябре 1908 при не-
посредственном участии П. была зареги-
стрирована первая евангельская община в 
Санкт-Петербурге, а в 1913 под его руковод-
ством была открыта Библейская школа там 
же. При этом общины евангельских хри-
стиан под руководством П.в силу веро
учительных и церковно-организационных 
различий отошли от строго баптистской 
направленности (в т.  ч. из-за элементов 
кальвинизма в вероучении баптистского 
братства, которые не признавались еван-
гельскими христианами). В 1909 П. незави-
симо от баптистских лидеров созвал в 
Санкт-Петербурге Первый Всероссийский 
съезд, где был образован Всероссийский 
союз евангельских христиан (ВСЕХ), предсе-
дателем которого стал П. Однако в дальней-
шем ВСЕХ предпринимал и попытки к объ-
единению с баптистами — например, в 1911 
на Всемирном съезде баптистов в Фила-
дельфии, где П. был избран вице-президен-
том Всемирного союза баптистов. В 1910 П. 

составил также т. н. «Вероучение» — один 
из авторитетных документов российских 
баптистов. В 1922 в союз П. вошли коло-
сковцы. Напряженно складывались отно-
шения П. с представителями пятидесятни-
чества — он отлучил лидера евангельских 
христиан в духе апостолов А.  И.  Иванова  
и в 1923 не пустил на съезд ВСЕХ его и 
Н. П. Смородина. В 1924 в эмиграции П. был 
рукоположен как служитель в общине 
баптистов и Чешских братьев (см. Морав-
ская церковь) в Праге. В годы Первой миро-
вой войны 1914–18 деятельность ВСЕХ была 
дезорганизована, однако ее лидеры, в т. ч. 
П., активно отстаивали право своей органи-
зации на легальную деятельность. Опреде-
ленным влиянием П. пользовался и после 
Октябрьской революции 1917. Например, 
он сумел добиться у В. И. Ленина возвраще-
ния евангельским христианам молитвенно-
го дома в Казани, а во время Гражданской 
войны ВСЕХ создал ряд сельских коммун 
протестантских в Центральной России.  
В 1923–28 П. преподавал на Библейских 
курсах в Ленинграде. В 1925–28 разрабаты-
вал проект Евангельска. П. сотрудничал с 
В.  Л.  Жаком, общался с И.  И.  Моториным, 
повлиял на А. В. Карева и А. И. Мицкевича, на 
его курсах учились Я. И. Жидков и М. А. Ор-
лов. Летом 1928, прибыв на IV Всемирный 
конгресс баптистов в Торонто в качестве 
вице-президента Всемирного союза бапти-
стов, П., ограниченный в своей работе, был 
вынужден остаться в Канаде. Вскоре после 
его отъезда работа ВСЕХ была приоста-
новлена, но сам П., оставшись за границей, 
повел активную работу по созданию Все-
мирного союза евангельских христиан. 
Скончался в Германии в 1935, похоронен в 
Берлине.

Осн. соч.: В котле России. Чикаго, 1992.
О. В. Несмиянова, А. М. Семанов

ПРОХАНОВЦЫ (самоназвание  — еван-
гельские христиане) — движение в русском 
протестантизме, близкое к баптистам и 
появившееся в конце 19  — 1-й половине 
20 в. Названо по фамилии И. С. Проханова, 
являвшегося долгое время их духовным 
лидером. Движение П. стало результатом 
принятия учения и практики баптистов 
общих общинами евангельских христиан, 
основанных во 2-й половине 19 в. в ходе 
т.  н. Петербургского пробуждения Г.  Рэд-
стоком (член движения Плимутских 
братьев) и В. Пашковым, но долгое время 
не настаивавших на крещении взрослых и, 
соответственно, на полном разрыве с пра-
вославием. В 1884 структуры евангель-
ской общины Петербурга подверглись ад-
министративному запрету и фактически 
прекратили свою деятельность. Поселив-
шись в 1890-е в Санкт-Петербурге, Проха-
нов к 1902 смог восстановить общину и 
добиться ее перехода к баптистской прак-
тике крещения по вере только взрослых.  
В августе 1906 петербургская община воз-
главила т.  н. Русский евангельский союз 
(проект его устава составил Проханов), 
объединивший часть баптистов, пресвите-
риан и молокан и просуществовавший до 
самороспуска в 1912. В ноябре 1908 при 
непосредственном участии Проханова бы-
ла зарегистрирована первая евангельская 
община в Петербурге, а в 1909 был прове-
ден I съезд евангельских христиан. Созда-
ние собственно П. можно отнести к 1911, 
когда на II съезде был создан Всероссий-
ский союз евангельских христиан (ВСЕХ), 
председателем которого стал Проханов.  
В отличие от Союза русских баптистов с его 
умеренно кальвинистским вероучением, 
сторонники П. исповедовали арминиан-
ство, закрепленное вероучением, состав-
ленным Прохановым в 1910–11, практико-

Ребекка Проттен. Неизвестный художник.  
Ок. 1760

И. С. Проханов (в центре) в день освобождения из тюрьмы. 1923.  
Из «Евангельская вера» (Берлин). 1935 Ижевская кооперативная артель евангельских христиан «Луч». Журнал «Христианин». №5. 1925 



426 427

СПАНГЕНБЕРГ СПАСЕНИЕ

на совещание в Торгау, а затем на Аугсбург-
ский сейм. Осенью 1530, возвращаясь из 
Кобурга, Лютер лично посетил С. в Альтен-
бурге и проповедовал в Замковой часовне. 
Одновременно с церковной деятельно-
стью С. продолжает заниматься историче-
скими изысканиями, он составил биогра-
фии Фридриха Мудрого и Иоганна Твердо-
го (1540), а в Виттенберге С. издал первую 
биографию древнегерманского вождя Ар-

миния (1535). В декабре 1536 после завер-
шения работы Лютера над Шмалькальден-
скими статьями, над которыми он работал 
для сейма по указанию курфюста Иоганна 
Фридриха, С. вместе с Н.  Амсдорфом и 
И. Агриколой был приглашен рассмотреть 
законченную работу, которая 3 января 
1537 была отослана на одобрение курфюр-
сту. В 1544 Лютер последний раз посетил 
С. в Альтенбурге, где С. и умер. С. был дру-

жен с Ю. Йонасом, переписывался с А. фон 
Грумбах. Включен в Евангельский календарь 
имен Евангелической церкви в Германии.

Осн. соч.: Georg Spalatins Historischer 
Nachlass and Briefe / ed. by C.G. Neudecker. L., 
1851.

О. В. Несмиянова, А. М. Семанов

СПАНГЕЙМ Фридрих Младший  — см. 
Спанхейм Фридрих Младший.

СПАНГЕЙМ Фридрих Старший  — см. 
Спанхейм Фридрих Старший.

СПАНГЕНБЕРГ (Spangenberg) Август-Гот-
либ (1704–1792)  — епископ Моравской 
церкви. Родился в Клеттенберге (ныне ком-
муна Хоэнштайн в Тюрингии). Изучал пра-
во в Йенском университете, участвовал в 
работе христианского студенческого сою-
за, организовавшего бесплатную школу 
для детей из бедных семей и подготовку 
учителей. Читал бесплатные лекции по те-
ологии. В 1732–33 адъюнкт теологического 
факультета в Университете Галле. Вслед-
ствие теологических разногласий с колле-
гами, а также репрессивной религиозной 
политики властей С. был вынужден в со-
провождении военных покинуть Галле. Он 
присоединился к Моравским братьям,  
с лидером которых и покровителем общи-
ны гернгутеров Н.  Л.  Цинцендорфом под-
держивал отношения уже несколько лет.  
В последующие 29 лет С. курировал мисси-
онерство Моравской церкви и лично уча-
ствовал в нескольких экспедициях по ев-
ропейским странам, Северной Америке и 
странам Карибского бассейна. В 1762 был 
избран следующим за Цинцендорфом епи-
скопом Моравской церкви. В качестве епи-
скопа в 1777 С. составил декларацию мо-

равского вероисповедания «Сборник хри-
стианской веры объединенных братьев». 
С. составил жизнеописание своего пред-
шественника на епископском посту и крат-
кое изложение учения Моравской церкви. 
На словенский язык работы С. перевел 
С. Крель. Умер в д. Гернгут. Включен в Еван-
гельский календарь имен Евангелической 
церкви в Германии.

Осн. соч.: Leben Zinzendorfs. Barbi, 1772.
М. А. Жеребятьев

СПАНХЕЙМ (Spanheim), Спангейм Фри-
дрих Младший (1632–1702) — нидерланд-
ский кальвинистский теолог, представи-
тель протестантской схоластики, сын 
Ф. Спанхейма Старшего. Родился в Женеве. 
В 1648 магистр искусств Лейденского уни-
верситета (см. Лейденская академия), в 1655 
доктор теологии Гейдельбергского уни-
верситета. В 1670 получил место покойно-
го И.  Кокцея в Лейденском университете, 
преподавал теологию и историю Церкви. 

Полемизировал с картезианством и ар-
минианством. Умер в Лейдене.

Осн. соч.: Brevis Introductio ad Historiam 
sacram utriusque Testamenti. Leiden, 1694.

О. В. Куропаткина

СПАНХЕЙМ (Spanheim), Спангейм Фри-
дрих Старший (1600–1649) — нидерланд-
ский кальвинистский теолог, представи-
тель протестантской схоластики, отец 
Ф. Спанхейма Младшего. Родился в Амбер-
ге. Учился в Гейдельбергском университе-
те и Женевской академии. В 1626 профессор 
философии, в 1633–37 ректор Женевской 
академии. В 1642–49 профессор теологии 
Лейденского университета (см. Лейденская 
академия). Защищал доктрину предопреде-
ления от амиральдизма, полемизировал с 
анабаптизмом. Известен также трудом по 
истории Тридцатилетней войны. Был зна-
ком с Г. Вицием. Умер в Лейдене.

Осн. соч.: Disputatio de gratia universali.  
3 vols. Leiden, 1644–48.

О. В. Куропаткина

СПАСЕНИЕ (греч. σωτηρία, лат. salus) — пре
имущественно в христианстве религиоз-
ный идеал, обретение которого является 
целью каждого верующего, что окончатель-
но достигается после смерти. Теологиче-
ски С. в христианстве рассматривается как 
часть божественного плана устроения ми-
ра и человечества (т. н. божественное до-
мостроительство), а также проявление бо-
жественного милосердия и любви к чело-
веку. После грехопадения С. человека его 
собственными усилиями или праведно-
стью невозможно в силу первородного 
греха, влекущего рабство, вину и смерть 
(Рим. 6:23). С. становится возможным толь-
ко в силу искупительной крестной жертвы 
Иисуса Христа за грехи человечества, ко-
торая примиряет падшего человека с Бо-
гом. С другой стороны, поскольку в силу 
искупления С. не распространяется на всех 
автоматически (за исключением позиции 
универсализма), в вопросе о путях обрете-
ния С. возникли существенные разногласия 
как между христианскими традициями, так 
и внутри протестантизма (например, 
кальвинистско-арминианская дискуссия). 
И если с точки зрения католицизма вслед-
ствие грехопадения человек лишь утрачи-
вает дарованные ему особые благодатные 
дары, то для протестантизма принципи-
альным является представление о сущнос-
тном повреждении человеческой приро-
ды, ее извращенности грехом. Отсюда и 
различие в понимании путей обретения 
С. Для католической церкви принципиаль-
ными являются человеческие заслуги как 
основа возможности С. Напротив, с точки 
зрения протестантской антропологии, 

Здание старого университета в Эрфурте, где учились М.Лютер, Г.Спалатин, А.Карштадт

Церковь в Альтенбурге, где служил Г.Спалатин.  
Фото из архива О.В. Несмияновой и А.М. Семанова.

Август-Готлиб Спангенберг.  
Художник Й.Г. фон Мюллер. 18 в. Фридрих Спанхайм Младший. Художник А. де Блуа. 17 в.

Фридрих Спанхайм Старший.  
Художник Й. Сайдерхоф


